# **पुराणम्** PURĀŅA

(Half-yearly Bulletin of the Purana-Department)

Published with the financial assistance from the Ministry of Education.

Government of India

VYĀSA PŪRŅIMĀ NUMBER

आत्मा पुराणं वेदानाम्



ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST FORT RAMNAGAR, VARANASI

#### सम्पादक-मण्डल

डा॰ रामकरण शर्मा भूतपूर्व कुलपित, सम्पूर्णानन्द संस्कृतिवश्वविद्यालयः वाराणसो; नयी दिल्ली डा॰ रामचन्द्र नारायण दाण्डेकर भण्डारकर प्राच्यशोधसंस्थान, पूणे

डा० जे० गोण्डा. उटरेख्ट, नीदरलैण्डस्

#### EDITORIAL BOARD

Dr. R. K. Sharma
Formerly Vice-Chancellor, Sampurnanand Sanskrit University,
Varanasi; 63 Vigyan Vihar, New Delhi - 110092.

Dr. R. N. Dandekar Bhandarkar Oriental Research Institute, Pune

Dr. J. Gonda
Van Hogendorpstraat. 13 Uttrecht, The Netherlands

#### **EDITOR**

Ram Shankar Bhattacharya M.A., Ph. D., Vyakaranacharya

## ASSOCIATE EDITORS

Ganga Sagar Rai, M. A., Ph. D. Giorgio Bonazzoli, M. A. (Milan), M. Th. (Romet)

## लेखेषु प्रतिपादितानि मतानि लेखकैरेवाभ्युपगतानि; न पुनस्तानि सम्पादकेन न्यासेन वाभ्युपगतानीति विज्ञेयम्।

Authors are responsible for their views, which do no bind the Editors and the Trust.

Authors are requested to use Devanāgarī characters while writing Sanskrit ślokas and prose passages. They are also requested to follow the system of transliteration adopted by the International Congress of Orientalists at Athens in 1912 [ $\pi = r$ ;  $\pi = c$ ;  $\pi = s$ 

Traditional Sanskrit scholars are requested to send us articles in Sanskrit (i) dealing with the religious & philosophical matters in the Purāṇas and (ii) explaining the obscure & difficult passages in the Purāṇas.

# पुराणम्—PURĀŅA

Vol. XXXI, No. 2]

[July 18, 1989

## **व्यासपूर्णिमाङ्गः**

## Contents—लेखसूची

|    |                                                               | Pages   |
|----|---------------------------------------------------------------|---------|
| 1. | पुराणेतरेषु शास्त्रेषु व्यासः with Notes                      | 91-94   |
|    | By Dr. R. S. Bhattacharya;                                    |         |
|    | All-India Kashiraj Trust, Fort, Ramnager, Varanasi            |         |
| 2. | शिवस्तोत्रम् (करुणाभ्युदयनामकम्) with Notes                   | 95-102  |
|    | By Dr. R. S. Bhattacharya                                     |         |
| 3. | Problems relating to a few                                    |         |
|    | enigmatic verses in the Puranas                               | 103-111 |
|    | [पुराणगतेषु केषुचित् दुर्ज्ञेयार्थंकेषु क्लोकेषु समस्याः]     |         |
|    | By Dr. N. Gangadharan                                         |         |
|    | Reader, Dept. of Sanskrit,                                    |         |
|    | University of Madras                                          |         |
| 4. | The Pilgrimage of Nandā                                       | 112-141 |
|    | [नन्दातीर्थंयात्रा]                                           |         |
|    | By Dr. Pratapaditya Pal                                       |         |
|    | Senior Curator                                                |         |
|    | Los Angeles County Museum of Art                              |         |
|    | 5905 Wilshire Boulevard, Los Angeles California—90036, U.S.A. |         |
|    | Camorina>0050, O.B.C.                                         |         |
| 5. | Indian Sun-priests                                            | 142-158 |
|    | [भारतीयाः सूर्यपूजकाः]                                        |         |
|    | By Prof. Dr. V. C. Srivastava;                                |         |
|    | Dept. of Ancient Indian History,                              |         |
|    | Culture & Archaeology,                                        |         |

Banaras Hindu University

| 6.     | Kalpasūtras in the Purāņas                                     | 159-168 |
|--------|----------------------------------------------------------------|---------|
|        | [पुराणवर्णितानि कल्पसूत्राणि]                                  |         |
|        | By Dr. Ram Shankar Bhattacharya                                |         |
|        | D 38/8 Houz Katora, Varanasi                                   |         |
| 7.     | Summary of the article आचार्यशङ्करस्य शक्तितत्त्वविमशंः        | 169-170 |
| 8.     | Activities of the All-India Kashiraj Trust                     | 171-173 |
| संस्कृ | तखण्ड:                                                         |         |
| 2.     | आचार्यशङ्करस्य शक्तितत्त्वविमर्शः; लेखक आचार्यो बलदेवोपाध्यायः | 3-15    |
| 3.     | आङ्गलभाषानिबद्धानां लेखानां संक्षेपाः                          | 16-21   |
| ₹.     | सर्वभारतीयकाशिराजन्यासस्य कार्यविवरणम्                         | 22-24   |
| 8.     | मानसखण्डः (अ० ७७-९०)                                           | 22-24   |
|        |                                                                |         |

# पुराणेतरेषु शास्त्रेषु व्यासः [Vyāsa in non-Puranic Śāstras]

( 2 )

वेदव्यासस्तु भगवांस्तत् संक्षिप्य महामितः ॥ शतत्रयाध्यायवतीं नीर्ति चक्रे महामते । (Vaisampāyana's Nītiprakāsikā 1. 27b-28a).

( 7 )

उत्थाय प्रणिपत्येशं त्यक्ताशेषपरिग्रहः ॥ १९ परब्रह्मपयोराशौ प्लवित्रव ययौ तदा । प्रव्रजन्तं तमालोक्य कृष्णद्वेपायनो मुनिः ॥ २०

अनुव्रजन्नाजुहाव पुत्रविश्लेषकातरः । प्रतिनेदुस्तदा सर्वे जगत् स्थावरजङ्गमाः ॥ २१

तच् छ्रुत्वा सकलाकारं व्यासः सत्यवती-सुतः। पुत्रेण सहितः प्रीत्या परानन्दमुपेयिवान्॥ २२ (Śukarahasya Upaniṣad 3. 19b-22).

( ३ )

पूजादिष्वनुराग इति पाराशर्यः (Nāradabhakti-Sūtra 16).

#### NOTES

## (1)

Vedavyāsa is said to have composed a work on nīti (science of government) in 300 chapters condensing a work (composed by the sage Gauraśiras) in 500 chapters.

The Nîtiprakāśikā informs us that Vedavyāsa was one of the ten teachers of  $r\bar{a}ja\dot{s}\bar{a}stra$  (polity) (1.21-22) and that Brahmā, Maheśvara or Rudra, Skanda, Indra or Vāsava, Prācetasa Manu, Bṛhaspati, Sukra or Kāvya, Bhāradvāja, Gauraśiras and Vedavyāsa respectively wrote 100000, 50000, 25000, 10000, 6000, 3000, 1000, 700, 500 and 300 chapters on polity. It is noteworthy that here nīti which usually means right or wise conduct or behaviour has been used in the sense of  $r\bar{a}ja\dot{s}\bar{a}stra$ .

Vyāsa's authorship of some work on nīti is undoubtedly proved by the expression परागराय समुताय in the first benedictory verse in the Pañcatantra. It is unfortunate that the work has been lost. Some are inclined to think that since Vyāsa's Mahābhārata contains a detailed account of rājadharma in many places, Vyāsa was regarded as an author (or exponent) of rājašāstra by the author of the Pañcatantra.

## (2)

The incident mentioned in the Upanisadic passage was so wellknown in the tradition that it was referred to in a highly charming form in Bhāgavata 1.2.2 showing obeisance to Śuka. The verse says: Seeing his son (Śuka) going away with a view to renouncing the mundane existence even though he was anupeta (not invested with the sacred thread) and consequently was apetakṛtya (having no occassion to perform religious duties) the sage Dvaipāyana was agitated at the thought of separation of Śuka and called out 'O my son'. At that time it was the trees that responded on account of their having been filled by Śuka's presence. I (Sūta) bow down to that Śuka who was sarvabhūtahṛdaya (having his heart established in all on account of being one with the universal self).

The Santiparvan (332-333) affords us a detailed account of the above mentioned incident. Suka's firm resolve to attain emancipation, his going through the sky, his coming near the sun and going towards the east, his request to the celestial beings to inform his father about his divine position—all these are decribed here with necessary details. It is clearly stated that while Suka was going through the sky Vyāsa followed him and in a place called Sukābhipatana he began to weep for his son. He called out his son loudly. Suka was sarvagata at that time; consequently Vyāsa heard an echo of his own sound in the form of 'bho'.

In Devibhāgavata 1.19.46b-52, we find a brief account of the incident described in Śāntiparvan chapters. It mentions Śuka's going through the sky from the peak of the Kailāsa mountain, the breaking of the peak into two while Śuka left the peak, Vyāsa's calling out Śuka by uttering 'O Śuka', respond given by the sākṣin who was sarvagata (all-pervading).

## (3)

Pārāśarya (the son of the sage Parāśara) i.e. Vyāsa is of the opinion that anurāga (love, excessive attachment) for worship and the like is the essential characteristic of bhakti (devotion).

The aforesaid view is found to be described in many places in the Purāṇas and the Mahābhārata. Since the authorship of these works is ascribed to Vyāsa the author of the Nāradabhaktisūtra presented the view as held by Vyāsa.

It appears that  $p\bar{u}j\bar{a}di$  in the aforesaid sutra refers to the nine lakṣanas of bhakti as shown in Bhāgavata 7.5.23-241 (Here arcana is the same as  $p\bar{u}j\bar{a}$ ; see Bhaktisandarbha, p. 79). Nārada used the word  $p\bar{u}j\bar{a}$  on account of its efficacy and importance.<sup>2</sup> The mention

- 1. For nine varieties of bhakti with variations, see Siva-p. 2. 2. 23. 21 ff.; 7. 2. 10. 67-70; for eight varieties of bhakti, see Garuḍa-p. 1. 219. 6-9; for ten varieties of bhaktt, see Nāradīya-p. 1.15. 138-151.
- 2. एवं क्रियायोगपथैः पुमान् वैदिकतान्त्रिकैः । अर्चन्नुभयतः सिद्धि मत्तो विन्दत्यभीष्मिताम् ॥ (Bhāg. 11.27.42). The importance of pūjā may be known from its definition 'गौरिवतप्रीतिहेनुक्रिया". That bhakti consists in pūjā may be known from Bṛhannāradīya-p. 15.33 (सर्वदेवमयो विष्णुः विधिनैतस्य पूजनम् । इति या मनसः प्रीतिः सा भक्तिः परिकीत्यंते ॥).

of  $p\bar{u}j\bar{a}$  in the first place seems to have a traditional basis. The Uttarakhaṇḍa of the Padma-p. says that a Mahābhāgavata must be नवेज्याकमैकारक (verse quoted in the Bhaktisandarbha, p. 97), and the enumeration of the nine  $ijy\bar{a}s$  begins with arcana (ibidem). It is wellknown that some schools of bhakti lay much stress<sup>3</sup> on  $p\bar{u}j\bar{a}$  or arcana (also called  $kriy\bar{a}$ ) while describing bhakti.  $\bar{A}di$  may also include songs, festivals etc. that are directed to the intended deity on whom the devotee feels dependence.

It may also be conceived that Vyāsa expressed his view keeping in view the people of his own age (i.e. the Dvāpara-yuga). It is wellknown that arcana has been especially enjoined for the people of this Dvāparayuga.<sup>5</sup>

The word anur $\bar{a}ga$  suggests unalloydness, uninturruptedness.<sup>6</sup> This may be taken as alluding to  $r\bar{a}g\bar{a}tmik\bar{a}$  bhakti also.

R. S. Bhattacharya

<sup>3.</sup> It is remarkable to note that it is not the Bhāgavata school but the Pañcarātra school that strongly prescribes arcana: यद्यपि श्रीभागवतमते पञ्चरात्रादिवद् अर्चनमार्गस्यावश्यकत्वं नास्ति, तद्विनापि शरणापत्त्यादीनामेकतरेणापि पुरुषार्थसिद्धेरभिहितत्वात्... (Bhaktisandarbha, p. 141, ed. by Śrimat-puridāsa)

<sup>4.</sup> सुरर्षे विहिता शास्त्रे हरिमुद्दिश्य या क्रिया। सैव भक्तिरिति प्रोक्ता तया भक्तिः परा भवेत्।। (Nārada pancarātra, quoted in Bhakti-rasāmṛtasindhu, p. 16).

<sup>5.</sup> ध्यायन् कृते यजन् यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्चयन् (Viṣṇu-p. 6.2.17; Padma-p. 6.42.11).

<sup>6.</sup> मनोगतिरविच्छिन्ना....... लक्षणं भित्तयोगस्य (Bhāg. 3.29. 11-12). Anurāga has been attractively exemplified by the Padmap. as: युवतीनां यथा यूनि यूनां च युवती यथा। मनोऽभिरमते तद्वन् मनो में रमतां त्विया। (quoted in Bhaktirasāmṛtasindhu, p. 108).

## शिवस्तोत्रम्

## ( करुणाभ्युदय-नामकम् )

भृगुरुवाच-

प्रणिपत्य भूतनाथं भवोद्भिवं भूतिदं भयातीतम्। भवभीतो भुवनपते विज्ञप्तुं किञ्चिदिच्छामि॥ ४४

त्वद्गुणनिकरान् वक्तुं का शक्तिर्मानुषस्यास्य । वासुकिरपि न तावद् वक्तुं सहस्रवदनं भवेद् यस्य ॥ ४५

भक्त्या तथापि शङ्कर शशिधरकरजालधवलिताशेष । स्तुतिमुखरस्य महेश्वर प्रसीद तव चरणनिरतस्य ॥ ४६

सत्त्वं रजस्तमस्त्वं स्थित्युत्पत्तिविनाशनं देव। भवभोतो भुवनपते भुवनेश शरणनिरतस्य॥ ४७

यमितयमयज्ञदानं वेदाभ्यासश्च धारणायोगः। त्वद्भक्तेः सर्वमिदं नार्हन्ति वै कलासहस्रांशम्॥ ४८

उत्कृष्टरसरसायन-खड्गाञ्जनविवरपादुकासिद्धः । चिह्नं हि तव नतानां दृश्यत इह जन्मनि प्रकटम् ॥ ४९ शाठचेन यदि प्रणमित वितरसि तस्यापि भृतिमिच्छया देव। भवति भवच्छेदकरी भक्तिमोक्षाय निर्मिता नाथ ॥ ५०

परदार-परस्व-रतं परपरिभवदु:खशोकसन्तप्तम् परवदनवीक्षणपरं परमेश्वर मां परित्राहि॥ ५१

अधिकाभिमानमुदितं क्षणभङ्गुरविभवविलसन्तम् करं कृपथाभिमुखं शंकर शरणागतं परित्राहि॥ ५२

दीनं द्विजं वरार्थे बन्धुजने नैव पूरिता ह्याशा। छिन्धि महेश्वर तृष्णां किं मूढं मां विडम्बयसि॥ ५३

तृष्णां हरस्व शीघ्रं लक्ष्मीं दद हृदयवासिनीं नित्यम्। छिन्धि मदमोहपाशं मामुत्तारय भवाच्च देवेश ॥ ५४

करुणाभ्युदयं नाम स्तोत्रमिदं सर्वसिद्धिदं दिव्यम्। यः पठित भृगुं स्मरित च शिवलोकमसौ प्रयाति देहान्ते ॥ ५५ ( स्कन्दपु० आवन्त्यखण्ड, रेवाखण्ड १८१।४४-५५ )

## NOTES ON THE STOTRA

Bhrgu, the sixth son of Brahma, practised severe self-castigation in the place called Vṛṣakhāta in Bhṛgukaccha tīrtha (Bhṛgutīrtha) for one thousand divine years. His body was covered with an ant-hill (valm kavat sthitam). The Goddess Gauri, while wandering through the sky with Siva, saw the ant-hill and asked Siva about it. Knowing the highly painful condition of the sage Gauri requested Siva to grant Bhrgu the boon for which he had been practising tapas. Siva replied that since Bhrgu was of wrathful nature, he would not be able to achieve success in his penance (तपः क्रोधेन नश्यति, 16). Siva with the view of showing Gouri the wrathful nature of the sage asked his bull to act in such a way as to make the sage furious. Being attacked by the bull, Bhrgu became highly enraged and ran towards the bull with a view to killing it. The bull wandered from one place to another but nobody saved it from the sage. At last the bull approached Siva and requested Him to protect itself. Siva told the furious sage that since he was still in anger, that place would be named Krodhasthana. Hearing this Bhrgu eulogized Siva by uttering this stotra.

(44) Bhrgu bowed down to Siva, who is the lord of beings, the origin of the world, the bestower of lordly powers and is free from fear, and said: O the protector of the universe, I want to entreat you.'

विज्ञप्तुम्—It is derived from the root ज्ञाप of the Curādi class (and not from the root  $j\bar{n}\bar{a}$ ).

(45) I, a human being, have no power to describe your excellences. Even Vāsuki (the kings of snakes) having one thousand mouths is unable to describe them.

The metre of the verse us Udgiti (a variety of  $\overline{A}$ ry $\overline{a}$ ). The third foot has 11  $m\overline{a}tr\overline{a}s$ . The defect can be removed if  $\overline{q}$  is replaced by its synomym  $\overline{\eta}$ .

Vāsuki has been especially mentioned as he is the king of snakes; cp. सर्वाणामस्मि वासुकि: (Gītā 10.28). It is said that Vāsuki was made king of the nāgas by the gods (Mbh. Śalya-p. 37.30-32). Vāsuki, the offspring of Kadrū, is described as sahasraśiras in the Purāṇas (Matsya-p. 6.38.39; Vayu-p. 69.68-69); or as naikamastaka (Viṣṇu-p. 1.21.20).1

(46) Yet O Śańkara, O one whitened by the rays of the moon, O endless, O Maheśvara, please be gracious to me who am devoted to (or who serves) your feet and who am constantly engaged in eulogizing you.

The reading হাহ্যিঘৰ is manifestly corrupt; it must be corrected to হাহাঘৰ (moon, lit., the holder of the figure of a hare). Kara—rays.

The white complexion of Siva is often described in the Puranas by using the word sphatika (crystal); see Siva-p. 7.2.31.20; 7.1.32.51; 6.7.29; Saura-p. 42.40.

(47) O god, you are the three gunas—Sattva, Rajas and Tamas as well as the origination subsistence and destruction (of the world). O the protector and lord of the world, I am afraid of the mundane existence; I take refuge in you.

The second foot is metrically defective as the number of mātrās is less than 18. It may be corrected to स्थितिरूपतिविनाशनं देव (three separate padas like the three separate padas in the first foot) or to any other suitable form. The fourth foot is similarly defective. It may be corrected to भुवनेश तव चरणनिरतस्र. The sixth case-ending in the word चरणनिरतस्य is difficult to be construed and as such it requires to be corrected to शरणनिरतस्र (a word with the first case-ending to be connected with भवभीत:).

(48) The yamas, niyamas, sacrifices, gift, study of the Vedas and yogic dhāraṇā—all these do not possess even a part of 1000th part of devotion to thee.

According to the Purāṇas Vāsuki belongs to the species called Nāga; he is also said to be the king of Nāgas (नागाधियं वासुन्तिम्, Linga-p. 1.58.11). Sarpas that are often describdd as khecara (traversing the sky) are the offspring of Surasā.

For yamas and niyamas, see Yogasūtra 2.33,32; Viṣṇupurāṇa 6.7. 36-38. The Purāṇas sometime speak of yama-niyamas in a different manner.<sup>2</sup>

Vedābhyāsa—The Kāśikaṇḍa of Skanda-p. speaks of five kinds of vedābhyāsa: वेदस्वोकरणं पूर्वं विचारोऽम्यसनं जपः ॥ तद्-दानं चैव शिष्येम्यो वेदाम्यासो हि पञ्चघा। (35.185b-186a). The Dharmāraṇya-khaṇḍa of Skandapurāṇa (5.114) reads this verse containing tapas for japa.

Dhāraṇāyoga—It seems to mean चारणस्पी योगः. We may also take dhāraṇā and yogaḥ as two separate words.

(49) Following signs are clearly visible in the present birth of those who bow down to you, namely rasa-siddhi, rasāyana-siddhi, khaḍgasiddhi, añjanasiddhi, vivarasiddhi and pādukāsiddhi in a highly developed form.

Rasasiddhi—It seems to mean the perfection caused by the use of mercury (See the section on Raseśvaradarśana in the Sarvadarśanasamgraha). Rasa may also refer to the siddhi known as rasollāsa describe in the following verse of the Skandapurāṇa (रसानां स्वत उल्लासः प्रथमा सिद्धिरोरिता quoted in the Lalitāsahasranāma-bhāṣya, p. 71).4

Rasāyansiddhi—Perfection by drugs or medicinal herbs; Rasāyana is defined as जराज्याधिविध्यंसि भेषजम्. For some remarkable effects of using Rasāyana, see Caraka, Cikitsā, Ch. 1. The seventh subdivision of Ayurveda is called Rasāyan-tantra.

- 2. For a different enumeration of five yamas and five niyamas, see Linga-p. 1.89.24-25; for ten yamas and ten niyamas, see Devi-p. 127.12-15; Viṣṇudharmottara-p. 3.233 202-203; for twelve yamas and twelve niyamas, see Bhāgavata-p. 11.19.33-35.
- 3. Maskarin's bhāṣya on G. Dh. Sū. 9.1 however speaks of four kind's of Vedābhyāsa, namely अध्ययन, ग्रहण and घारण of the Veda, अभ्यास and ज्य.
- 4. See also Viṣṇu-p. 1.6.16 (रसोल्लासादय श्वान्याः सिद्धयोऽष्टी भवन्ति ताः). Śridhara observes : रसोल्लासादयः सिद्धयः स्कान्दा-दिशोक्ताः, 'रसस्य स्वत एवान्तरुल्लासः स्यात् कृते युगे । रसोल्लासास्या सा सिद्धिस्तया हन्ति क्षुवं नराः ॥'.

Khadgasiddhi—Irrestible power of the sword. Añjanasiddhi—The power of a man to see others (himself remaining invisible) as a result of applying collyrium on the eyes, prepared in a particular way. Vivarasiddhi—Meaning is not clear. It may mean 'abiding in the sky' (vivara meaning sky). Pādukāsiddhi—The power to go anywhere on foot by using shoes made in a particular way.

(50) You bestow willingly lordship to such a person who bows down to you even deceitfully. O lord, devotion to you cuts asunder the world; the goal of devotion is emancipation.

The metre of this verse is Sangiti (a variety of Arya),

The word nirmitā in connection with bhakti is not happy. It should be taken in a secondary sense; cp. Manu 9.46 (घमं प्यापितनिर्मितम्) where निर्मित is explained by स्मृत in the comm. by Kullūka.

शाठघेन यदि प्रणमति—This idea is found in the Purāṇas in connection with various acts.<sup>5</sup>

(51) O Supreme lord, may you be pleased to offer protection to me who am highly attached to others' wives and properties, who am tormented by grief, miseries and also by subjection of others, who am habituated in looking after others' faces (i. e. who seek others' help in distress—who are dependent on others).

The form সাহি often found in the Purāṇas is one of the examples of Puranic licence, the correct classical form being সাধ্ব.

(52) O Śańkara, please protect me who have come to your refuge, who get delighted in excessive egoism or ignorance, who take pride in using momentary things, who am tyrant and who run on evil path.

<sup>5.</sup> सांकेत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव वा । वैकुण्ठनामग्रहणमशेषाघहरं विदुः । (Bhāg. 6.2.14) शाट्ये नापि नरा नित्यं ये स्मरन्ति महेश्वरम् । तेऽपि यान्ति तनुं त्यक्त्वा शिवलोकमनामयम् ।। (Saura-p. 48.53). सकुदपि परिगीतं श्रद्धया हेलया वा भृगुवर नरमात्रं तारयेत् कृष्णनाम (Skanda-p. quoted in Haribhaktivilāsa, 11.234).

Ābhimāna (egoism) causes pain : अहंमानोद्भवं दुःखम् (Visnu.-p. 5.10.13). On account of ahankāra (egoism) one fails to attain discriminative discernment : अहंकाररतानां च विवेको नहि जायते (Bṛhannāra dīya-p. 8.10).

Kṣaṇabhaṅgura—The doctrine of memonentary destruction or changes is expressely stated in the Purāṇas.<sup>6</sup> The word itself is used in these works; see Saura-p. 46.42.

(53) I am a distressed Brahmin; my wishes have not been fulfilled by my worthy friends. O Maheśvara, please uproot my cravings. Why are you disappointing or disgracing me who am ignorant?

 $\bar{A}\dot{s}\bar{a}$  is the hope for a desirable thing which is unknown (Śāṅkara on Kaṭha Up. 1.1.8).  $\bar{A}\dot{s}\bar{a}$  is said to be the source of miseries. For the blemishes of  $\bar{a}\dot{s}\bar{a}$  see Skanda-p. Nāgarakhaṇḍa 184.33-43.

(54) O the lord of gods, I request you to take away my cravings immediately, to bestow me the goddess of wealth who would reside in my heart, to cut asunder the noose of pride and delusion and to liberate me from the world.

The metre of this verse is Gitipathyarya.

Dada—from the root  $d\bar{a}$  of the Juhotyādi class. The correct classical form is either dehi or datsva.

- (55) (The author of the Purāņa says) This divine stotra<sup>8</sup> called Karuņābhyudaya bestows all perfections. One who recites
  - 6. नित्यदा ह्यङ्ग भूतानि भवन्ति न भवन्ति वा । कालेनालक्ष्यवेगेन सूक्ष्मत्वात् तन्न दृश्यते (Bhāgavata-p. 11.22.42); उत्पद्यते क्षणादेतत् क्षणादेतद् विपद्यते (Kālikā-p. 28.1; एतत् = जगत्).
  - 7. अहो दरिद्रता-दुःखं तत्राप्याशातिदुःखदा (Brhannāradīya-p. 11.150); आशा हि परमं दुःखं नैराश्यं परमं सुखम् (Bhāgavata-p. 11.8.44; Brahmavaivarta-p. 4.97.56).
  - 8. It is to be noted that though stotra and stava are usually taken as synonyms, yet sometimes a distinction is make between them. A stava is that which is composed by the eulogist; a stotra is composed by a person other than the eulogist (स्तोत्रस्तवयो: अभेदेऽपि अवान्तरभेद: पूर्वसिद्धत्व-स्वकृतत्वाम्यां

it and remembers the sage Bhrgu reaches the region of Siva after death.

R. S. Bhattacharya

ज्ञेयः <sup>1</sup> स्तोत्रस्य करणसाघनत्वेन पूर्वसिद्धत्वप्रतोतेः, स्तवस्य भावसाघनत्वेन स्वकृतत्वप्रतीतेः, Durgama-saṅgamani on Bhaktirasāmṛta-sindhu, Purva ibhāga, Laharī 2, Verse 31). For the karaṇasādhanatva of stotra, see Pāṇini 3.2.182; for the bhāvasādhanatva of stava see Pāṇini 3.3.57.

# PROBLEMS RELATING TO A FEW ENIGMATIC VERSES IN THE PURANAS

Ву

#### DR. N. GANGADHARAN

This paper deals with some problems relating to a few enigmatic verses in the *Purāṇas*. These problems are of three kinds—1) the authenticity of some verses for which enable their inclusion in the critically constituted text, 2) the interpretation of a few enigmatic verses from the *Garuḍapurāṇa*, *Agnipurāṇa* and *Liṅgapurāṇa*, and 3) reference to some unfamiliar concepts.

## 1. The authenticity of some verses:

Before proceeding to describe the first problem let me explain the circumstances which led me to get interested in Puranic studies. While I was a student I had come across a query from a reader in the Astrological Magazine1 relating to two cryptic verses, one of which was stated to be from Garudapurana. Swami Chinmayanandapuri had explained the first verse in a subsequent issue of the Astrological magazine.2 Both the verses although not identical have the same purport. They give a formula to find "Who will be the survivor—the husband or wife''. According to the formula "the sum of the values of the consonants (half for each consonant) in the names of the husband and wife is multiplied by two. Similerly, the sum of the values of the vowels (one for short and two for long) in both the names is multiplied by four. The sum of these two products is divided by three. If the remainder is one or zero, it indicates the death of the husband first and if it is two, it indicates the death of the wife first."

This evoked my interest in the Garuḍapurāṇa and I hoped to find some more verses of similar nature therein. But when I actually examined the printed texts of the Garuḍapurāṇa in the course

<sup>1.</sup> Vol. 41 (Feb. 1852) p. 197.

<sup>2.</sup> Vol. 41 (Apr. 1952) p. 314.

of my research work, I found the first verse only in one of the printed texts.3 There was no other verse of similar nature in the text. This Verse I give below:

एकीकृत्याक्षरान् मात्रान्नाम्नोः स्त्रीपुंसयोस्त्रिभिः। भागे द्विशेषे स्त्रीनाशः पुंसः स्यादेकशून्ययोः॥

The second verse (in that query referred to already) is found in the Jātakasangraha,4 composed by Jyotirvid Laksmanadāsa Naunidhirāma, resident of Dhauledagrāma. It reads:

नाम्नो मात्राः कृतगुणाः द्विगुणाक्षरसंयुताः। नष्टास्त्रिभिद्विशेषे स्त्री स्त्रियते खेकयोः पुमान्॥

This verse is quoted by the author as that of the preceptor while dealing with the Saptamībhāvaphalas. His Jātakasangraha is a compilation from many standard works on astrology and it deals with the positions of the planets in each one of the twelve houses. Even this text does not contain any other verse of similar nature.

The formula may be illustrated with the popular characters of Ravana and Mandodari from the Ramavana.

The sum of the values of the consonants in the two names:

 $(3 \times \frac{1}{2} + 5 \times \frac{1}{2}) = 4$ 

Multiplied by  $2 = 4 \times 2 = 8$ 

The sum of the values of the vowels in the two names:

(2+1+1+1+2+1+2)=10

Multiplied by  $4 = 10 \times 4 = 40$ 

The grand total of the two products = 8+40=48

48 divided by 3 leaves 0 as a remainder, indicating the death of the husband first.

This formula has been verified by me to be true in the case of other Puranic characters as well as the names of modern times.

I was rather inclined at first to surmise that the verse in the Garudapurāņa was an interpolation. The group of verses in par-

<sup>3.</sup> Venkateswara Press, Bombay, 1906, I. 59.41.

<sup>4.</sup> p. 62. Verse 76. Venkateswara Press, Bombay, 1907.

ticular chapter wherein this verse was found dealt with certain combinations of asterisms and planets foreboding evil consequences and hence inauspicious. This verse as such does not fit in well in the context. But I had to modify my earlier conclusion in the course of my recent work relating to the critical edition of the Garudapurāna for the All-India Kashiraj Trust, Varanasi. This verse is found in all the 18 manuscripts which were collated for the work. As these manuscripts represent different versions current in different regions of the country, these help us to decide in favour of retaining this verse in the critically constituted text.

## 2. The interpretation of a few enigmatic verses from the Puranas:

The following verse:

कालं ध्रुवधृतिशक्तिदानेऽष्टम सवृषे च। शेषपूर्वादिति ज्ञेयः कालः कालविशारदैः॥

found in all the manuscripts (of the Garuḍapurāṇa) is found only in a mutilated form in the printed text from Bombay preceding the verse referred to already as

कालं प्रवध्यन्ति ? शक्तिदा ? नैष्टमं द ?। शेषे पर्वादिस्तु ज्ञेयः कालः ॥ (Garuda I. 59.39)

This verse as well as the verse referred to earlier have been left out in the English translation of the *Garuḍapurāṇa*<sup>5</sup>. The exact sense conveyed by this verse is not quite clear.

The verse

एकं स्थूलं सूक्ष्ममेकं सुसूक्ष्मं मूर्तामूर्तं मूर्तमेकं ह्यमूर्तम्। एकं दृष्टं वाङ्मयं चैकमीशं ध्येयं चैकं तत्त्वमत्राद्भृतं ते।। (Liṅga I. 72.164)

occurs in the context of describing the chariot that was got ready for the destruction of the three cities of the three demons Tārakā-kṣa, Kamalākṣa, and Vidyunmālin. Although the equation of the eight forms here with those in the Aṣṭamūrti concept is not clear in

<sup>5.</sup> Ancient Indian Tradition and Mythology Series 12, Motilal Banarsidass. Delhi, 1978.

the text, the commentary of Govinda Ballāla Nāţu in the printed text from Bombay exaplains the words in the verse as follows:

sthūla (pṛthvī), sūkṣma (jala), susūkṣma (vahni), mūrtāmūrta (soma), mūrta (sūrya), amūrta (vāyu),

vānmaya (gaganarūpa), and dhyeya (Īśa), and identifies them with the eight forms of Śiva.

Then the verses:

ययौ प्रान्ते नृसिंहस्य गवितस्य मृगाशिनः। अपहृत्य तदा प्राणान् शरभः सुरपूजितः॥ सिंहात् ततो नरो भूत्वा जगाम च यथाक्रमम्। एवं स्तुतस्तदा देवैर्जगाम च यथाक्रमम्॥

(Lingapurāna I. 95.60-62)

relate to the appeasing of the fury of Viṣṇu in His Nṛsimha form by the assumption of the form of a Śarabha by Śiva. These verses have been translated as follows: "The lord in the form of a Śarabha took away his life and was worshipped by the devas. From the form of a lion, Viṣṇu assumed his original form and went away gradually. The lord too who was then eulogised by the devas went away." The translation for "अपहृत्य प्राणान्" as "took away the life" has to be modified. What was intended to be conveyed here is removal of the fury of Viṣṇu in his Narasimha form. This is an instance to stress that care must be taken in interpreting the Purāṇic verses quite often brief and cryptic.

Next, the following verse from the Agnipurana (167.39),

चतुर्हस्तं चाष्टहस्तं कुण्डं द्वादश च द्विजाः। पञ्चिवशं षोडशं वा पटे द्वारे चतुष्ट्रयम्॥

describes the sacrificial pit. Although the meaning of the individual words is clear, the exact meaning of the whole verse is not clear. It has no connection with the preceding or succeeding verses in the same chapter. It is obvious that the word ' $dvij\bar{a}h$ ' has to be regarded as vocative.

The following verse from the Agnipurana (168.18):

पेलुगव्यं च पेयूषं तथा इलेष्मातकं मृदम्। वृथाकृसर-संयाव- - पायसापूपशष्कुलीः॥

<sup>6.</sup> Ancient Indian Tradition and Mythology Series 5, p. 512,

describes the things prohibited for being consumed. This verse occurs in a section prescribing the atonment for having eaten certain things. The meaning of all the words except 'Pelugavya' have been traced. ' $Pey\bar{u}_{\bar{s}}a$ ' denotes the milk of the cow within seven days after calving.' The word  $Vrth\bar{a}krsarasamy\bar{a}va$  means 'food consisting of wheat flour, rice and sesamum not prepared for any religious purpose'. The meaning of the other words except 'pelugavya' is elear: 'Pelu-gavya' is obviously something related to a cow.

The next verse for discussion occurs in the Agnipurāņa (320.40):

चतुः षट्पञ्चमाष्टादि स्वाक्षखाद्यादि मण्डलम् । खाक्षीन्दुसूर्यगं सर्वं खाक्षि चैवेन्दुवर्णनात् ॥

describing the drawing of different figures or circless for the worship of gods. The exact purport of the verse is not clear.

The Agnipurāṇa summarises the first sūtra and sūtras 24-34 of Piṅgalacchandas ch. VIII. in ch. 335, in four verses. Here Verses 3-4:—

सङ्ख्याद्विरधें रूपे तु शून्यं शून्ये द्विरीरितम्। तावदधें तद्गुणितं द्विद्यूनं च तदन्ततः॥ परे पूर्णं परे पूर्णं मेरुप्रस्तारतो भवेत्। नगसङ्ख्या वृत्तसङ्ख्या चाध्वाङ्गुलमथार्धतः। सङ्ख्येव द्विगुणैकोना छन्दःसारोऽयमीरितः॥

are good illustrations to show how Agnipurāņa has briefly condensed the whole lengthy matter in the original text and made it difficult for comprehension and interpretation.

The Agnipurāṇa (343.55ff) describes the different kinds of poetic composition in the forms of a daṇḍa (staff), cakrābjaka (lotus-wheel), muraja (drum) etc. Here the sense conveyed by line 58b and verses 60-61 is not quite clear. I reproduce the verses below:

द्वितीयप्रातिलोम्येन तृतीयं जायते यदि। पदं विदध्यात् पत्रस्य दण्डश्चक्राब्जकं कृतेः॥ ५५ द्वितीयौ प्राग्दले तुल्यौ सप्तमौ च तथापरौ। सद्शावुत्तरदलौ द्वितीयाभ्यामथार्थयोः॥ ५६ द्वितीयषष्ठाः सदृशाश्चतुर्थपञ्चमाविष । अधन्तपादयोस्तुल्यौ परार्धसप्तमाविष ॥ ५७ समं तुर्यं पञ्चमं तु क्रमेण विनियोजयेत् । तुर्यौ योज्यौ तु तद्वच्च दलान्ताः क्रमपादयोः ॥ ५८ अर्धयोरिन्तमाचौ तु मुरजे सदृशावुभौ । पादार्धपिततो वर्णः प्रातिलोम्यानुलोमतः ॥ ५९ अन्तिमं परिबध्नीयाद् यावत् तुर्यमहादिमत् । पादात् तुर्याद्यदेवाद्यं नवमात् षोडशादिष ॥ ६० अक्षरात् पुटके मध्येऽक्षरचतृष्टयम् । कृत्वा कुर्यात्तथैतस्य मुरजाकारता भवेत् ॥ ६१

I have translated these verses thus: "If the third foot is produced by reversing the second and the petals are arranged, it is the Danda (staff). (It is known as) Cakrābjaka (lotus wheel), if the second and seventh (letters) are similar in the first petal of a composition, (if) the succeeding two petals are similar by the two second (letters in each), (if) the second, sixth, fourth and fifth letters are similar in the two halves, (if) the first and last feet, the seventh letters of the extreme halves are also similar. Then one should arrange the fourth and fifth similar (letters) in order. Similarly, the two fourth (similar letters) of the krama feet at the end of the petals should be arranged (55-58).

The first and the last of the two halves are similar in *Muraja* (drum). The letter occurs in the half-foot according to the natural or reverse (order). *Muraja* (drum) shape is obtained thus. The last is set in such a way that the fourth becomes the first (59-61)". I have not been able to understand the exact meaning of line 58b and I have not translated the lines 60b, 61a.

## 3. Reference to unfamiliar concepts:

The Garudapurāna8 gives the dasā periods of the planets:

षडादित्ये दशा ज्ञेया सोमे पञ्चदश स्मृताः। अष्टावङ्गारके चैव बुधे सप्तदश स्मृताः॥ श्रानैश्चरे दश ज्ञेया गुरोरेकोनविंशतिः। राहोद्वीदशवर्षाणि एकविंशति भार्गवे॥

8. I. 60. 1-2.

<sup>7.</sup> Ibid. Vol. 30. p. 938.

According to this the daśā periods of Sun, Moon, Mars, Mercury, Saturn, Jupiter, Rāhu, and Venus are 6,15,8,17,10,19,12 and 21. The Agnipurāṇa<sup>9</sup> also gives the same numbers of years:

दशा सूर्यस्य षष्ठाब्दा इन्दोः पञ्चदशैव तु । अष्टौ वर्षाणि भौमस्य दशसप्तदशा बुधे ॥ दशाब्दानि दशा पङ्गो क्निवशद्गुरोर्दशा । राहोर्द्वादशवर्षाण भागवस्यैकविशतिः ॥

Both the readings omit the  $daś\bar{a}$  periods for Ketu. It is obviously 12 years because the total of the  $daś\bar{a}$  periods of other planets is 108 which is 12 short of 120 years, the full life span.

But those who are conversant with the generally well-known  $da\dot{s}\bar{a}$  periods for planets would remember that 6,10,7,17,19,16,18, 20, and 7 are the periods for the nine planets in the same order as above.

The  $Phaladipik\bar{a}^{10}$  of Mantreśvara explains briefly this generally known system as follows:

अग्न्यादितारपतयो रिवचन्द्रभौम-सर्पामरेड्यशिनचन्द्रजकेतुशुकाः । तेने नटः सिनजया चटुधान्यसौम्य-स्थाने नखा निगादिताः शरदस्तु तेषाम् ॥

This verse has been translated as:

"Count the stars from Kṛttikā in groups of nine. The planets presiding over the daśās belonging to the nine stars composing each group are respectively the Sun, Moon, Mars, Rāhu, Jupiter, Saturn, Mercury, Ketu and Venus and their respective years are 6,10,7,18,16,19,17,7 and 20. It may be noted that this agrees with the conventional values.

This may be explained thus: There are 9 planets and 27 stars. Hence three stars constitute each one of the planetary periods. The reckoning is begun with the star Kṛttikā. 11 This system is well known as the Virnsottarī dašā. It means the number 120

<sup>9. 121. 78-79.</sup> 

<sup>10.</sup> adhy. 19. verse 2(2).

<sup>11.</sup> B. Suryanarain Rao, Compendium of Astrology, Bangalore, 1949, pp. 31-33.

which is arrived at by multiplying the span of a Naksatra (13) degree) (360/27) by total number of grahas (9), that is  $13\frac{1}{8}x9 = 120$ . This system and the basis of the different dasa periods for the different planets according to this system have been explained by Viswanath Deva Sarma in Astrology and Jyotirvidya. 12

The difference in the values from the generally known one puzzled me and made me investigate further, I then found13 that there are ten types of daśa periods: Yogini, Varsiki, Naksatriki, Lāgnikī, Mukunda, Vimsottarā, Trimsottarā, Patākī, Haragaurī and Dinadasa. The system described in the Puranas is known to be the Nākṣatrikī daśā from the Sabdakalpadruma which describes in detail (p. 694 ff.) the extent of the sub-periods in this system. Moreover some of these systems are stated to be followed in the different Yuga periods, the Lagniki for the Satyayuga (Krtayuga), Haragaurī for the Tretāyuga, Yoginī for the Dvāparayuga and Nākṣatrikī for the Kaliyuga:

## सत्ये लग्नदशा चैव त्रेतायां हरगौरिका। द्वापरे योगिनी चैव कलौ नाक्षत्रिकी दशा ॥14

Among the Puranae, the Naradapurana contains more material on jyotisa. It has got common meterial with the Līlāvatī and Sūryasiddhanta. While dealing with the horoscopy, it does not refer to all these systems. But it defines15 the span as Pindaja when the Sun is more powerful in the chart. It defines the span as Nisargaja when the Moon is very strong. When the ascendant is very strong it is Amsayuh. It further states that the years contributed by the seven planets headed by the Sun, when they are in their highest exaltation, are in order 19, 25, 15, 12, 15, 21 and 20, in the Pindayurdaya system, while in the Nisarga one they are 20. 1, 2, 9, 18, 20 and 50 years respectively. It may be noted that these values differ from the generally well-known daśa periods for the planets.

<sup>12.</sup> pp. 298-34.

<sup>13.</sup> Jātaratna quoted in Šabdakalpadruma p. 696.

<sup>14.</sup> Samayāmrta referred to in Sabdakalpadruma p. 696.

Nāradapurāna II. 55. 119-122, see Ancient Indian Tradition and Mythology Series 16. p. 737.

In this context it is interesting to note what Varāhamihira has stated in his Bṛhajjātaka. According to him 9, 15, 5, 2, 5, 11, 10 to each one of which 10 has been added are stated to be the full span of years for the planets. Sun onwards occupying their own houses in exalted positions according to Maya, Yavana, Manittha and Parāśara, son of Śakti blessed by Sun. According to this 19, 25, 15, 12, 15, 21 and 20 are the full span of years for the planets Sun, Moon, Mars, Mercury, Jupiter, Venus and Saturn.

मययवनमणित्थशिक्तपूर्वैदिवसकरादिषु वत्सरा प्रदिष्टाः। नवितथिविषयाश्विभूतरुद्रा दशसिहताः दशिभः स्वतुङ्गभेषु॥ 7.1 9 15 5 2 5 11 10

It may be noted that these values agree with those given in the Nāradapurāṇa. (Piṇḍāyu).

In another place he mentions the total span of life of man and an elephant as 120 years:

## समषष्टिद्विधा मनुजकरिणां ......7.5

He describes the view of Jivasarmā that the total span of life (120y 5m) should be divided equally into parts for each one of the 7 planets. (7.9) and does not seem to support this view.

I will conclude my paper with a reference to another such example for deviation from the generally well-known concepts. The *nidhis* of the treasures of Kubera are often referred to as nine and even the word 'nidhi' is used to denote the number nine.

महापद्मश्च पद्मश्च शङ्खौ मकरकच्छपौ। मुकुन्दकुन्दनीलाश्च खर्वश्च निधयो नव॥

But the Puranic tradition omits 'kharva' and the nidhis are referred to as eight.  $^{16}$ 

तत्र पद्ममहापद्मौ तथा मकरकच्छपौ। मुकुन्दनन्दौ नीलश्च शङ्खश्चैवापरो निधि:॥ Garuḍa I. 53,2.

Cf. also Mārkandeya 65.5.

Thus the *Purāṇas* have drawn material from different sources and assimilated them. Often they exact a careful and analytical approach from the researchers.

<sup>16.</sup> Cf. my paper on this topic in Purāņa XVII. No. 2 (July 1975) pp. 158-62.

### THE PILGRIMAGE OF NANDA

By

#### PRATAPADITYA PAL

#### Introduction

In his erudite volume on the Upapurāṇas, R. C. Hazara has very competently discussed the problem of a lost upapurāṇa known as Nandi-or Nandā-putāṇa.¹ The work is mentioned, among others, by both the Matsya and the Skanda. According to the Matsya, it is a purāṇa where the glory of Nandā is sung by Kārttikeya, but the Skanda states that it is known as the Nandipurāṇa because it is narrated by Kārttikeya to Nandi. Although the upapurāṇa has also been called Skanda and Vāyavīya, in general, as is shown by Hazra the work was known as Nandi-or Nandā-purāṇa, it was a Sakta upapurāṇa concerned with the Goddess as Nandā and it was narrated by Kārttikeya to Nandi.

Hazra has further demonstrated that verses from Nandipurāņa are extensively quoted in many smṛiti works and the fact that it is used by Vallālasena (12th C.) indicates its non-tantric character. We will have more to say about this presently. That a Nandipurāņa existed and was already authoritative before the eleventh century is evident from the fact that it is mentioned in Alberuni's list of purāṇas. Its antiquity may futher be inferred from Kalhaṇa's Rājatarangiṇi where the author associates the upapurāṇa with King Jalauka, the grandson of the Maurya emperor, Aśoka. The fact that the Nandipurāṇa is included in the list of purāṇas in the Matsya also indicates that it is quite an old work, and hence

<sup>1.</sup> R. C. Hazra, Studies in the Upapurāņas, II (Calcutta, 1963), pp. 474-487.

<sup>2.</sup> E. C. Sachau, Alberuni's India (Delhi, 1964), p. 1, 130.

<sup>3.</sup> R. S. Pandit, Kalhaņa's Rājatarangiņī (New Delhi, 1968), p. 23. "At the frontier and other regions were founded, by his august queen Īsānadevī, Mātrcakras which were bright with spiritual power. The king having heard the Nandipurāņa expounded by a disciple of Vyāsa, began to worship at Sodaru and other places as vying with Nandīśa."

Hazra has suggested a sixth-seventh century date for it.4 Characteristically, Kane is more cautious: while characterizing it as one of the oldest upapuranas, he suggests an eighth or ninth century date.5

Hazra has provided references to many passages quoted in the various smṛti works from the lost Nandipurāna. We can assume therefore that not only was it an authoritative work by the eleventh century, but, as a Śākta upapurāņa, it must have extolled the glories of the Goddess as Nanda. As is also the case with the puranas and upapuranas, the work must have contained a good deal of material about the cult and pilgrimages of Nanda, which is the subject of this paper.

As a center of pilgrimage Nanda is mentioned in several other purānas and upapurānas. It is characterized both as a Śrāddhatirtha and as a place sacred to the goddess Nanda.6 Most texts place it in the Himalayas (nanda himavatah prsthe) and it is often paired with Kedara. In the Matsya Nanda is the name of a river which flows through Sakadvipa. The Bhagavata states that it is surrounded by Bhūteśagiri which is usually identified with Kailaśa. However, the most detailed accounts about Nanda, both the goddess and the pilgrimage, are found in the Devipurana, a text that has hitherto remained relatively little known. 7 In this paper I propose to present this material and to see if it throws any light upon the lost Nandipurana.

A critical Devanāgarī edition of this Purāņa (edited by Dr. Puspendu Kumāra Sarman) has been published by the Lal Bahadur Shastri Kendriya Samskrta Vidyapitha, New Delhi in 1976. [Editor]

R. C. Hazra, op. cit., p. 479.

<sup>5.</sup> P. V. Kane, History of the Dharmasastra V, 2 (2nd ed., Poona, 1977), p. 891.

S. G. Kantawala, Cultural History from the Matsya-6. purāna (Baroda, 1964), p. 365.

To my knowledge there is no edited text of the Devipurana published in the Devanagari script. I have used the Vangavasi edition in Bengali for my study. For an excellent study of the text and a fairly extensive synopsis see Hazra, op. cit. As the Vangavāsi edition is long out of print, readers will be happy to know that the purāņa has been reprinted by Navabharat Publishers in Calcutta.

Chapter 38 of the Devipurana seeks to establish the pervasiveness of the Goddess by enumerating a few of the places of pilgrimage in such a way that it covers most regions of the subcontinent. It is a brief chapter where Sakra is the interlocutor and Brahmā the narrator.8 In answer to Śakra's question, Brahmā says that just as Himalaya, Vindhya and the Malaya (thereby covering the entire subcontinent with Himalaya in the north, Vindhya in the middle and Malaya range in the south) have spread themselves on this earth, so also the Goddess pervades the entire world in three basic forms, Śivā, Mangalā and Nandā. Mangalā resides in the region between the Vindhya and the Malaya mountains and one should worship the Goddess as Durga. On the east of the western

Since it is a brief chapter, I shall quote it in its entirety. 8.

केनोपायेन सा देवी वरदा भवते नृणाम्। सर्वेषां हितकामानां तथा ब्रुहि पितामह ।। १ ।।

ब्रह्मोवाच

हिमवदविन्ध्यमलयैर्यथा व्यासा वसुन्धरा। शिवामङ्गलनन्दाद्यैलींका व्याप्ता परपराः ॥ २ ॥ तथा दक्षिणविन्ध्याद्रेर्मलयाच्च यदन्तरम्। मङ्गला सा स्थिता देवी दुर्गा तत्र प्रपुज्यते ।। ३ ॥ उत्तरं विन्ध्यभागं तु पश्चिमोदिधपूर्वगा। कुरुक्षेत्रान्तरालन्तु जयन्ती शिव-अंशका ॥ ४ ॥ क्रक्केत्रोत्तरं भागं हिमवद्दक्षिणेन च। नन्दा देवी कुलाङ्गास्त् देव्यास्तत्र प्रपुजयेत ॥ ५ ॥ कालिकाख्या तथा तारा उमा सर्वनागेष च। तथा किष्किन्धिकाद्या या भैरवी इति विश्रुता ।। ६ ।। रुद्राणी च कुशस्थल्यां भद्रकाली जलन्घरे। महालक्ष्मोस्त् कोलाख्ये कालरात्री च सह्यगा ॥ ७ ॥ अम्बाख्या लोहिता देवी पूज्यते गन्धमादने । उन्जयिन्यान्तु उन्जनी जम्बुमार्गे तथा स्थिता ।। ८ ।। महाकालीति विख्याता वैदेहे भद्रकालिका। एता इन्द्रावताराख्या महादेव्याः सूरारिहाः । पुजिताश्चिन्तिता वत्स सर्वकामफलप्रदा ॥ ९ ॥ इति श्रीदेवीपुराणे देव्यवतारे स्थानकथनं नामाष्ट्रिंत्रशोऽध्यायः।

oceans and between Kurukshetra and the Vindhyas the Goddess is established as Jayantī and is a portion of Šiva (šiva-amšakā). In the land between Kurukshetra and the Himalayas in the north, the Goddess resides as Nandadevi and should be worshipped with her family members (Kulāngāstu dcvyāstatra prapūjayet).

It is significant that neither the country nor the Goddess is divided into four parts in keeping with the quartenary principle but into three. The tripartite division seems to reflect the Sāmkhya theory of the three gunas or qualities, viz. rajas, sattva and tamas. The Supreme Brahma is also divided into these three qualities consisting of Brahma, Vișnu and Siva and it may be recalled that this is the basic principle that led to the tripartite division of the Devimahatmya of the Markandeyaputana. There the Goddess is said to have three mūrtis or images: Mahāsarasvatī, Mahālaksmī and Mahākālī. She is often called trigunā, trigunātmikā and, of course, in the tantric doctrine of Śrīvidyā, she is the Supreme Goddess known as Mahātripurāsundari.

In Chapter 39 of the Devipurana we are told that the Goddess was worshipped in different places by the various gods. In the Himalayan region she was worshipped as Nanda by Rudra (himavadgirau mahāpunye nandā rudreņa pūjitā). Elsewhere in the same chapter. she is said to have been worshipped in Kailasa by Nandi and Kala, apparently the two devout followers of Siva, and by the followers of Agastya (uttare nandikālau ca kailāse tau prapūjatuh/). Nandā is again introduced in Chapter 92 (11-15) where Agastya, the nararator, tells Indra that Nanda, worshipped perenially in the Himalayas, fulfills all one's desires. Agastya further informs Indra that a journey undertaken by remembering Nanda will always be successful. He then narrates the merit one can accrue from worshipping Nandā and visiting her pilgrimage as he and the other gods had heard from Siva in ancient times. The following chapter (39), which is one of the longest in the text and consists of 295 slokas' is devoted entirely to the cult and pilgrimage of Nanda.

The chapter begins with an eulogistic description of Kailāśa where the sages spend their days singing the vijayastotra of Siva. Typical of agama literature, one day parvati says to Siva: "Lord 4

if you are pleased with me and if I am your beloved, then, for the good of mankind, please tell me everything you know about the most secret  $t\bar{\imath}rthas$  on this earth. I have become very curious. Please tell me why Nandādevī entered the Himalayas and what fruit one attains from visiting her pilgrimage." Siva then decides to explain all this to Pārvatī and noticing that he is about to reveal the glory of this sacred and secret place, Brahmā and the other gods as well as  $d\bar{\imath}anavas$  and  $n\bar{\imath}agas$  join the audience and praise Pārvatī ecstatically for asking such auspicious questions for the benefit of mankind. Siva then provides the following account.

There are four secret pilgrimages in the Himalayas: Bhairava, Kedāra, Rudrālaya and Nandātīrtha. No other places on earth are more pure, and among them, Nandātīrtha is the finest just as the Gaṅgā is the greatest river and Sumeru the supreme mountain. A little later, however, Śiva retracts somewhat by stating that Nandā is as great as mokṣasthāna which is usually identified with Kāśī or Varanasi and which is his own abode. One should visit Nandakṣetra only in the months of Āsāḍha Śrāvaṇa and Bhādra, thus roughly between mid-gune and mid-September. He forbids a visit at any other time because it gets too cold and even the gods and siddhas avoid the place. If, however, one suffers from the cold winds during the prescribed three months, then one is cured by Nandā's grace.

Nandā's city which is well protected is described in typical eulogistic terms. What is of particular interest is that it is inhabited by women only who are beautiful and impassionate, but always sad and wash the goddess' feet with warm tears. They are sad because they have no husbands and constantly tell their Mistress: "What good is it for a woman to know the various sports, to read books, write poetry, sing and dance, make costumes and paint pictures, if she is without a husband? Just as figure in a mural, painted with beautiful garments, ointments, tiara, flowers and bees, is lifeless, no matter how beautiful, so also it is pointless for a young woman to decorate her breasts and her cheeks with makaras and other designs, if she is not embraced by a husband." Pārvatī then asks Śiva why these women are unhappy when they are so beautiful, fully accomplished and wanting only in husbands. Śiva

replies that it is a curse to be beautiful, both for men and women; that beautiful people die early and never find happiness. Thus rather than wealth, physical beauty is regarded as the root of all evil.

In keeping with the general practice of the Śaktas, Nandadevi should be worshipped in a Sivalinga, an open alter (sthandila), book (pustaka), image (pratimā), footprint (pādukā)9, picture, (citra), trident (trisikha),, sword (khadga), water (jala), fire (agni), and in one's own heart (hrdaya). The text then elaborates on the linga and tells us that only those lingas should be used which were established by Sukra and other sages. One must always avoid lingas established by Kaca and others because even though they were originally consecrated with vedic rites, in course of time they had been transformed and debased. Even if they granted siddhi in ancient times, they are now useless. The word used to describe these proscribed lingas is savikara which is explained as follows: Siva says that divinity resides in that linga which causes delight in the heart of the devotee, who then dreams of beautiful women at night and witnesses the mandala of the Mothers along with dancing Bhairava and Umā-Maheśvara. These are the lingas that are auspicious. Those lingas which are deserted and are no longer worshipped become occupied by obstacle-causing demons just as evil spirits possess abandoned bodies and houses. These are known as mock (vyānga) or savikāra lingas and should be avoided.

Pārvatī, however, persists and asks Šiva if there is any method whereby such lingas can be reconsecrated and what happens if a genuine devotee worships such a linga for a hundred years. Šiva avers that such a linga if purified with fire becomes a suitable object of worship but adds the following caveat. If the linga is the cause of constant dispute and anxiety and if one sees a woman wearing a black garment and riding a goat, sheep or a camel above the linga, then it is definitely possessed by  $r\bar{a}k\bar{s}asas$ . Such lingas should be abandoned altogether for they cause fear, disease and

<sup>9.</sup> I prefer to translate the word  $p\bar{a}duk\bar{a}$  as footprint rather than shoes. Although it is customary in India to worship the shoes of gurus, generally the ancient practice, as is the case with the Buddha and Viṣṇu, was to worship the divine footprints.

death. In any event, all lingas must be consecrated with the proper mantras; otherwise they are fruitless, just as a barren land produces no grain even if planted with seed.

After a further digression about the merits and demerits of water tanks, Siva begins to describe the worship of Nandādevī. One should make images or footprints of the Goddess with gems, gold, silver or sandalwood; or images as large as six-fingers' width should be made with bel or deodar wood. If one worships her in a cloth painting (paṭa), one can gain one's goal very quickly. The paṭa should be a clean piece of cloth without any knots or loose threads and should not be old. It should be smooth and should be placed on a place that is without holes or cracks before one paints on it the representations of Nandā along with Jayā and other attendants. If the painter is old, then the image also looks old; if he is sick then the image looks ill; and if he is ugly, then the image too is without beauty. One should never worship the goddess in a paṭa drawn by a fool, for the mental state of the artist at the time he paints is reflected in the painting.

Siva then relates the characteristics of a suitable trident and a sword. They should not be made with iron which is acquired by melting weapons or with soft metal. The sword and the trident should be without any blemish, should not be bent or dented, have no holes or cracks and should not be repaired. If one worships a weapon that has been restored, one will certainly die along with all members of his family. The weapons should not be too long or too short; the latter diminishes one's status in society, and the former does not bring the desired result. The length of the weapon should be the width of fifteen fingers.

Siva explicitly tells the Goddess that the worshipper must be especially respectful to all women, not look at strange women or criticize them, and always protect and feed them. One should also worship and feed Pāśupatas, Śaivas, those who perform mahāvrata (Kāpālikas), devout Śāktas, and Kumārīs or unmarried girls. Nandādevī is pleased with such persons. One can also attain one's goal through the grace of the Goddess if one recites her mantra with her image in mind in the following places: mountains with 100 peaks, Trikuṭa, Vindhya, wherever there are the rivers Gaṅgā, Yamunā and Revatī, Ambar, Kundaleśvara, Śamkareśvara,

Rāmeśvara, Amareśvara, the bank of Vetravati, near Sugandhā and in Hariścandratīrtha. The following places must be avoided: Bhairava, Śūlabheda, Caṇḍiśa, Tripurāntaka, Aṣṭacakra, Krauñceśa, Kapāla and Ugra. Also, one should not perform japa in places where goats, sheep, camels and donkeys roam.

II

To return to the shrine of Nandā and the fate of the pilgrim. After bathing in the Gangā, the pilgrim should make offerings to the ancestors (pitrs). Then he should bathe in the sangama of Gangā and Cūḍikā. Having thus bathed in Piṇḍagangā and Kusagangā, he should make offerings to the gods. Then after saluting Nandā the adept proceeds northward and passes the temple of Mahāganesa. Thereafter, he reaches the temple of Nandā and the Devikuṇḍa where he should bathe without any fear. He will then see the maṇḍapa of the Goddess and its door. The shrine is described in ecstatic terms and the Goddess with a thousand arms and holding various weapons, is seated on a bejewelled throne. Interestingly, the shrine is said to contain images of śālabhanjikās.

What follows thereafter seems to be an initiatory rite. After beholding and adoring the image of the Goddess, the adept is met by Jaya, who is her cheif attendant. She addresses the adept as mahāvīra or the great hero and tells him to wait while she secures the Goddess' permission. Having received the permission she returns and the adept (or adepts) is led into the shrine by other celestial damsels. All these ladies are of course beautiful and are variously attired, but they all have the half-moon marked on their foreheads. The adept is led into a large hall where he is entertained with music and dance by gandharvas. In the middle of this hall is a beautiful pavilion made of precious stones and ivory with an equally spectacular throne which is a temporary seat of Nandadevi. The adept is then told to await the arrival of the Goddess. The Goddess finally arrives riding a chariot drawn by lions, accompanied by attendants who perform various tasks. After the Goddess sits on her throne, the adept approaches her with appropriate benedictions and the moment she blesses him, discards his human body and is transformed into a divine being. The Goddess then assigns her attendants to the adept and thereafter he lives in perpetual bliss enjoying the favours of the celestial females. Of course,

he has to continue to worship the Goddess who is described as wearing a white dress and, apart from having various ornaments, she has a crown of matted hair and is besmeared with ashes. Only two attributes of her four hands are described and these are the gestures of reassurance and munificence (abhaya and varada). She is surrounded by four companions who are Jayā, Vijayā, Ajitā and Aparajitā. They all wear red garments and are engaged in playing the viṇā. Four other attendant goddesses (āvaraṇadevatā) are simply described as being clad in white, red, yellow and black.

Chapter 94 describes the shrine of Sunanda and we are provided with much topographical detail about its location. Apparently it was situated even further than the pilgrimage of Nandā. On the way one passed through Marukesvara on the Gangā and going north reached Isana-tirtha on the right bank of Śiloccayā river. One then continued to Kalahamseśvara tirtha on the bank of Kausiki. After bathing in the river one proceeded to the remote pilgrimage of Sūlabheda and on to the garden called Vasanta where Kedāra always sports. Then after passing successively Karttikapura, where there is a shrine of Guhyhkeśvara, Vaiśravaņapura and Nandeśvara, one arrived at the river Vaitaraņi. Somewhere close by was the shrine of the Goddess next to a lake or tank known as Nanda. In the water was a stone on which was engraved an image of Sunanda devi. Here also the pilgrim entered the shrine, was entertained by beautiful celestial attendants and ultimately encountered Sunandā which led to his hypostasis.

In the following chapter yet a third Himalayan shrine dedicated to Kanakā or Kanakeśvarī is described. This seems to have been located even further north, in a place called Kanakapuri of Devipura. On the way was a half-moon shaped shrine of the Mothers. Described as mahāvratadhāriņī, the Goddess is adorned with a crown of matted hair, is besmeared with ashes and wears the pañcamudrā. We are further told that here the women worshipped Nandā, Sunandā and Kanakādevī. And then emerge the following ślokas from Brahmā's mouth:

या नन्दा स शिवः साक्षान् नन्दारूपधरः शिवः॥ ४७॥ उभयोरन्तरं नास्ति नन्दायास्तु शिवस्य च॥ ४८॥ न नन्दापरमं ज्ञानं न नन्दापरमं तपः॥ न नन्दापरमं तीर्थं शिवः साक्षात् प्रभाषते॥ ४९॥

## लेख्येऽपि तिष्ठते यस्य इदं ज्ञानं महातपः। तस्यापि प्रीयते देवी किं पुनर्मन्त्रपूजिता॥५०॥

Thus, we are unambiguously told that there is absolutely no difference between Nandā and Śiva, and whoever knows this not only pleases the Goddess, but has no further needs of mantra and worship.

Finally, Chapter 99 is devoted to the Nandāvrata, which is to be performed for twelve months, the presiding deities for which are: Nandā, Sunandā, Kanakā, Umā, Durgā, Kṣamāvatī, Gaurī, Yogeśvarī, Śveta, Nārāyaṇī, Sutārakā and Ambikā. Whoever repeats these names will be reborn as a rich king in the next life and in this life will be protected during a journey, a war and illness.

#### III

It is clear from the above summaries of the relevant chapters of the Devīpurāņa that there were three important and related shrines in the Himalayas associated with the Goddess Nandā. Once again we note the emphasis on the number three, which, as we have seen, is basic to Śākta religion. This concept of a triune manifestation of the Goddess is even earlier than the Sāmkhya and can be traced back to Vedic cosmological ideas. A trinity of gods (Sūrya, Indra or Vāyu and Agni) or of goddesses (Sarasvatī, Ilā or Bhāratī and Vāc), corresponding to the tripartite division of the cosmos (heaven, atmosphere and earth) is of fundamental importance to Vedic cosmology. It is this idea that continues to dominate later Hinduism, whether with the gods (Brahmā, Viṣṇu and Śiva), the goddesses (Mahāsarasvatī, Mahālakṣmī and Mahākālī), or the sacred rivers (Gaṅgā, Yamunā, Sarasvatī) etc.

Nandā is still a very popular name of the Goddess in the Himalayan region stretching from Kashmir to the Kumaun and Garhwal mountains. Nandādevī is the name of one of the snowy peaks of the Himalayas north of the Kumaun range. The shrine of Nandā, according to the Devīpurāṇa, was situated at the confluence of the rivers Gaṅgā and Cūḍikā. These rivers are also called Piṇḍagaṅgā and Kuṣʿagaṅgā. As we have already commented, Nandātīrtha is mentioned in other purāṇic texts and the place is very likely Nandāprayāga at the confluence of the rivers Alakānandā

and Nandā. Alakānandā of course is a synonym of the Ganga and Cūḍikā may have been an ancient and localized name of the river Nandā. Certainly the topographical descriptions appear to be generally correct for many of the shrines and places enroute to Nandā occur in other lists of pilgrimages and are verifiable. As a matter of fact, I have no doubt that a field trip to the general region could help to map the exact route to all the three shrines. It will not be possible to discuss all the places mentioned in the text but a few general remarks must be made in view of the precise description of the pilgrimages.

It is in fact interesting to note that the toponyms suggested for the Himalayan region in the Tirthayātrā section of the Mahābhārata appear to be far less accurate than the knowledge reflected by the Devīpurāṇa. However, in the Mahābhārata too the journey began at Kurukṣetra, proceeded north to the source of the Gaṅgā and then the pilgrim was brought down to Naimiṣa, identified with modern Nimsar. 10 On this trip one visited several well known sites, such as Kaṅkhala, Koṭi Tirtha, Trigaṅgā and others, but many important places are omitted or misplaced. Of greater interest is the inclusion of two shrines of the Goddess known as Śākambharī and Dhūmāvatī. The former is a well-known homonym of the Goddess in the Devīmāhātmya and the latter became one of the ten Mahāvidyās in the tantric pantheon.

There is a second list of Himalayan pilgrimage in the Mahābhārata<sup>11</sup> and this time one began the journey at Gaya, proceeded north and descended on the bank of the river Karatoyā in northern Bengal. Significantly, Nepal is omitted from this list although the names of the places would indicate that here we are dealing with the Himalays east of Garhwal. Among places of interest are the rivers Gaṇḍakī, Kauśikī and Nandā, two of which are closely associated with the pilgrimages of Nandā in the Devīpurāṇa. Once again one cannot help but remark that the people responsible for compiling the Tīrthayātrā section of the Mahābhārata were really familiar only with the plains of Āryāvarta or Madhyadeśa, and although their knowledge of the Himalayan region was better than that of the south, it was quite imprecise.

<sup>10.</sup> S. M. Bharadwaj, Hindu Places af Pilgrimage in India, (Berkeley, Los Angeles, 1973), p. 50.

<sup>11.</sup> Ibid, p. 51.

Nevertheless, it is clear from the *Tirthayātrā* section that a majority of these shrines in the Himalayas is dedicated to the Goddess. Between the Sugandhikā forest and the confluence of the Gangā and the Sarasvatī, we hear of the following shrines: Śatakumbhā, Pancayajnā, Śākambharī, Dhūmāvatī, Dhārā and Sugandhā, which is described as world-famous. One wonders if Sūgandhā is the same as Sunandā of the *Devīpurāṇa*. The *Mahābhārata* also mentions a shrine dedicated to the Kṛttikās and we may recall that in our text one comes across a shrine of the Mothers en route to the pligrimage of Sunandā.

What is of greater interest to us is a separate subsection of the  $T\bar{\imath}rthay\bar{a}tra$  which gives a vivid description of the rivers Nandā and Aparānandā. The relevant passage is worth quoting in extenso:

When the king reached the salubrious Mount Hemakūṭa, he saw very many marvelous and incomprehensible things. It is there that from the mere utterance of a word clouds arise and landslides of thousands of boulders fall, so that the despondent populace is unable to climb the mountain. The wind always blows there, and the God always rains; and fire is visible in the morning. 12

Then we are told a story as to why the mountains there are deathly silent and that after bathing in the river Nandā, one continued to the river Kausiki "whose waters are propitious."

This description of Nandā and Aparānandā follows the stories of Agastya and the descent of Gangā. Both rivers are located in the Hemakūṭa which is a synonym of the Himalayas. It seems obvious therefore that Nandā and Aparānandā here must imply Nandā and Alakānandā. This identification seems to be clinched by the poetic description of the cold climate along the two rivers and we may recall that the author of the Devīpurāṇa also describes the inclement weather at the pilgrimage of Nandā and how one should visit it only between mid-June and mid-September when it is the warmest. Thus, the Mahābhārata too, like the purāṇas, was aware of the importance of the shrines of the goddesses in this region, although it did not know of the three specific shrines of Nandā, Su nandā and Kanakā.

<sup>12.</sup> J. A. B. van Buitnen, tr. and ed. The Mahābhārata 2,3 (Chicago, 1975), p. 430.

Other  $pur\bar{a}nas$ , such as the Matsya and the  $V\bar{a}yu$ , show a greater familiarity with many of the toponyms associated with the pilgrimage of Nandā. Although it will not be possible to discuss all of them, we may mention just a few to indicate the veracity of these ancient shrines of the Goddess.

There can be little doubt about the general location of Nandātīrtha or Nandākṣetra of the <code>Devīpurāṇa</code>. It is mentioned along with Bhairva, Kedāra and Rudrālaya. I am not sure of the identification of Bhairava, but it may be the same as the Bhairavakṣetra of the <code>Matsyapurāṇa.13</code> Kedāra of course is well known and Rudrālaya must be Rudraprayāga. The <code>Mahābhārata</code> mentions a Rudrāvarta beyond Kaṅkhala and between the shrine of Sugandhā (Sunandā?) and the confluence of the Gaṅga and the Sarasvatī. 

I am inclined to identify this spot with the Rudrālaya of the <code>Devī</code>.

There is a Sūlabheda on the Narmadā where Siva's trident is supposed to have fallen. But obviously there was also a Sūlabhada in the Himalayas and perhaps this is the same as Trisūlakhāta of the Mahābhārata. Kārttikeyapura is possibly the Kārttikeyatīrtha of the Matsya where the goddess Yasaskarī was worshipped. It has been suggested that this may be the modern Baijnath near Almora in the Kumaon district. Vaišravaṇapura is very likely the Vaišravaṇālaya of the Matsya which was sacred to the goddess Nidhi. Although the name Devīpura or Kanakāpura does not occur in any purāṇic list, it may be remarked that Devikā was the name of the present day rivar Deeg, or tributary of the Ravī. According to the Matsya there was a temple of the goddess Nandinī in Devikātaṭa. Perhaps Kanakāvatī was another name of Nandinī. It is also significant that according to the Matsya.

<sup>13.</sup> Kantawala, op. cit., p. 308.

<sup>14.</sup> See Note 10.

<sup>15.</sup> Kantawala, op. cit., p. 393.

<sup>16.</sup> See Note 10.

<sup>17.</sup> Kantawala, op. cit., p. 342.

<sup>18.</sup> Ibid. p. 402. D. C. Sircar thinks this name is fictitious which is hardly likely since the place is known to at least two purāṇas. Of course, it is possible that Kailāsa, the abode of Vaiśravaṇa or Kubera is meant.

<sup>19.</sup> Kantawala, op. cit., p. 320.

Kanka was the name of a people who are mentioned along with Sakas, Tuṣāras and other mountainous people. In the Mahābhārata they are a people associated with Paippilaka gold, and kanaka of course means gold. According to S. B. Chaudhari the Kankas are a people who lived in the Tibetan border land. Thus, the shrine of Kanakāvātī which appears to be the remotest among the three mentioned in the Devī could well have been located on the Indo-Tibetan borderland. The may have been known as Kanka or Kankesvarī after the name of the people, and subsequently, after she was accepted as a hierophany of the Goddess, the name may have been Sanskritized to Kanakā and the town became Kanakāpura. 22

This pilgimage centre of Kanakā is located on the bank of Vaitaraṇī. Vaitaraṇī is of course the name of the river in the nether regions where incidentally Gaṇgā flows as Pātālagaṇgā. However, according to the Amarakośa, Vaitaraṇī is a synonym of the Indus. 23 According to the Devī one proceeded north on the Gaṇgā to reach the shrine of Sunandā and this would indicate a journey towards Gaṇgotrī, the source of the river. Kanakādevī would then be further north on the Tibetan borderland in the region known as Kinnaur (the land of the ancient Kinnaras). Of course Indus is nowhere near this area, but the river Śatadru is. On the other hand, from Nandaprayāga one can go east along the Alakanandā towards Chamoli and ultimately the Nandādevī mountain.

#### IV

Fascinating information is provided by the Devi regarding the cult and rituals associated with the three hierophanies of the

<sup>20.</sup> *Ibid*, p. 341, also for *Mahābhārata* references and for S. B. Chaudhuri's article.

<sup>21.</sup> It is interesting to note that the remote northern regions of Himachal Pradesh all the way to the little known Zanskar region is generally believed to be the land of gold carried by ants. For the gold-searching ants of Zanskar see M. Peissel, Zanskar (New York, 1979), pp. 23-31.

<sup>22.</sup> Both Kankesvari and Jhankesvari are names of the Goddess in the Kathmandu Valley in Nepal.

<sup>23.</sup> Pātāla-varga, 13. narakasindhuḥ vaitaraṇī sindnurnadī /

Goddess. Although we are not given detailed descriptions, one can form a fair idea of the various shrines. There were several tanks near each temple, the most important being known as Devikunda near the temple of Nanda. Bathing in the tank was compulsory before entering the shrine. The temple of Nanda consisted of several buildings enclosed by an outer wall. All the gates were decorated with flags and the main gate was guarded by elephants. Sculpted elephants, encrusted with gems, embellished the windows. Bells were hung along the edge of the roofs, which is still done in the wooden temples ih the Himalayas. The temple had fourteen roofs or finials and was made by the divine architect. Here, of course, we enter into the realm of fantasy, but it does appear that the temples were made of wood. This is further evident from the particular mention of salabhanjikas or tree-dryads carved on the temple. Apparently there was also a special hall with a pavilion where the initiates sat and where the "processional" image of the Goddess was brought. It may be mentioned that rathayatra of the Goddess is described at length in another section of the Devi and processions with images of the Goddess are still popular all over the Himalayas. Likewise Nandā is said to ride a chariot drawn by lions and one often encounters paintings from the hill states of the Himalayas where the Goddess is shown in a chariot drawn by tigers or lions.24

In terms of the physical description of the Goddess, she is of course beautiful with large eyes and breasts and with her hair tied in a chignon. She has four arms, but only two are described, and they display the abhaya and varada gestures. At any rate, the image clearly is peaceful or saumyamūrti. As to the shrine and image of Sunandā we are told that her image is etched on a stone that remains under water. This may well refer to a numinous stone which is universally worshipped as a symbol of the Goddess. The temple of Sunandā, which is a little distance from the tank, is guarded by Mahākāla and Gaṇapati. No description of an image within the temple is provided.

<sup>24.</sup> W. G. Archer, *Indian Paintings from the Panjab Hills*, 2 (London, New York, Delhi, 1973), pl. 17, 2, See also pl. 17. 3 for an enthroned Goddess in a pavilion as described in the *Devīpurāṇa*.

The Goddess Kanakesvarī also rides a chariot like Nandā, is richly ornamented and has a crown of matted hair. But what is of greater interest is that she is said to wear the pañcamudrā and is characterized as mahāvratadharā devī. Pañcamudrā is a term used in the tantric tradition to denote a bone apron that is a familiar element in Tibetan collections in museum today. It is an important ornament of the goddess, both Hindu and Buddhist, and is frequently seen in images from Nepal and Tibet. In this connection we may recall that there is an important shrine of the Goddess in the Kathmandu Valley where she is known as Kańkeśvarī.

What is most curious about both Nanda and Kanakesvari is that their bodies are said to be besmeared with ashes. As is well known, this is a characteristic of the Pāsupatas and the Kāpālikas and we have seen that the adept or devotee is instructed to be especially deferential to the Saivas, Pāsupatas and those who perform the mahāvrata who are none other than the Kāpālikas. Kanakeśvari herself is called a mahavratadhara devi and thus a close association is established between the Kapalikas and the Saktas. Both the Sivalinga and the trident are important substitutes for the image of the Goddess and the close relationship between the Goddess and the Kāpālikas is also known from Bāṇabhaṭṭa (7th C.). Śriśaila in the Andhradesa was another such shrine which was sacred both to the Kapalikas and the Śaktas.28 In any event, the characterization of Kanakesvari as mahāvratadharā would indicate the prevalence of Vāmācāra rites, and yet, but for these allusions, nothing is said about tantric rituals involving wine. blood or flesh. As a matter of fact. Kanakesvari and the others appear to be vegetarians to be worshipped with rice and milk (caru), and yet the avowed tantric character of the Devi-purana cannot be doubted. Nothing is said about sacrifices in connection with the three temples, and yet it is difficult to imagine any worship of a goddess in the Himalayas or in Nepal that did not involve

<sup>25.</sup> See G Larson, P. Pal and R. Gowen, In Her Image (Santa Barbara, 1980), pp. 78 and 84.

<sup>26.</sup> See D. N. Lorenzen, Kāpālikas and Kālamukhas: Two Lost Śaivite Sects (Berkeley and Los Angeles, 1972), for a discussion of the early history of the Kāpālikas. The author, however, has not discussed the relationship between the Śāktas and the Kāpālikas.

blood sacrifice. There are hints about sex, however, which we shall discuss presently.

#### V

Among the various other shrines and images that are described in connection with the pilgrimage of Nanda are those that are around Kanakapura or Devipura. We are told that some distance from the shrine of Kanakesvari is a hill where there is an image of pure crystal. At a distance of one hundred bow-lengths from this site is the shrine of the Mothers which is in the shape of a halfmoon. From there one proceeded to a grove of oleanders where there is a sanctum with a golden image. Some of the most impressive golden images of the Goddess, in one of which she is shown killing Mahisasura and in the other simply as a four-armed deity, are still in worship in the Chamba district.27 Specifically, these are amongst the oldest bronzes in the hills and are generally dated to the eighth century. In Nepal, most early temples of the Goddess, including that of Kankesvari, have only a numinous stone but golden image could well have been familiar in the Gupta period.

The description of the shrine of the Mothers being semi-circular is also interesting. Elsewhere in the text there is much information about the cult of the Mothers in general and the word maṇḍala is used to describe their shrines. We also know from the Bṛhatsaṁhitā of Varāhamihira (6th C.) that those well versed in the rites of the maṇḍala were qualified to worship the Mothers 28 Kalhaṇa also frequently mentions māṭrmaṇḍalas and māṭrcakras of great antiquity. The early ringstones with images of nude

<sup>27.</sup> H. Goetz, Farly Wooden Temples of Chamba, (Leiden, 1955), pls. VI and VII.

<sup>28.</sup> Commenting on the Varāhamihira's mātṛṇāmapi maṇḍala-kramavidaḥ, Utpala remarks:
मातॄणां ब्रह्मादीनां मण्डलक्रमिवदो ये मण्डलक्रमां पूजाक्रमां विदन्ति जानन्ति ।
तान् स्थापकान् विदुः मातॄणां स्वकल्पविहितविधानेन 
For a discussion see A. Mitra Shastri, India as Seen in the Bṛhatsamhitā of Varāhamihira (Delhi, Patna and Varanasi, 1969) pp. 154-157.

<sup>29.</sup> See note 3 regarding establishment of Mātricakras by Jalauka's queen Īśānadevī in 2nd c. B. C.

goddesses and trees with a hole in the centre are very likely symbolic representations of such shrines. They are invariably small and may have been used as amuletes. The hole in the centre probably represents the door of heaven and certainly these tiny images are the prototypes of the later circular temples of 64 Yoginis which are usually hypaethral. In this connection it is worth mentioning that in the Sārasvata-satra performed by the Vedic Aryans on the bank of the Sarasvati the circle played a very significant role. The various altars known as patnīšālā, šāmitra, sadaķīsālā, āgnīdhra were all circular. Furthermore, it was customary to sacrifice a lamb or a goat to Sarasvatī.

We have already mentioned that while describing the ideal linga Siva tells Pārvatī that when a devotee worships the linga correctly he dreams of the Mothers at night who are accompained by dancing Bhairava and Umā-Maheśvara. It was during the Gupta period that Siva as Bhairava or Viṇādhara became the leader of the Mātṛkās, probably replacing Kumāra, who is closely associated with them both in mythology and Kuṣāṇa art. However, Siva is rarely shown as dancing, although we must not forget the splendid tableau in Ravana Phadi Cave in Aihole<sup>32</sup> where Siva dances with the Mothers like a hurricane "stirred up by the whirling, dancing, arms of the terrible god magnificent."

With regard to the association of Umā-Maheśvara with the Mothers, the tradition seems to have been known in Bihar and Nepal. There is a sculpture of Umā-Maheśvara in the city of Patan in Nepal which has an inscription dated in the year 495 corresponding to A. D. 573. The inscription states that a certain Babhruvarmā noticed that a set of clay images of the Mothers, erected once upon a time by one of his ancestors, had fallen into

<sup>30.</sup> J. N. Banerjea, The Development of Hindu Iconography, (2nd ed. Calcutta 1956), pl.

<sup>31.</sup> A. C. Vidyabhushan, Sarasvatī, I (Calcutta, 1345 B. S.), pp. 65-67. sado yajāāgāram cakrīvadākāram bhavati. Šankhāyana Šrauta Sūtra, 13. 29. 7.

<sup>32.</sup> A. Lippe, Indian Medieval Scupture (Amsterdam, New York, Oxford, 1978), pls. 117-118.

<sup>33.</sup> D. H. H. Ingalls, An Anthology of Sanskrit Court Poetry (Cambridge, Mass., 1965), p. 78:

disrepair and he resolved to restore them. 34 Before he could do so, he died and his brother's wife Deśa Bhaṭṭārikā fulfilled his desire. In order that they may be more permanent she set up a new group of stone images of the Mothers. It would not be improper for us to imagine that the original clay images may well have been consecrated in the fourth century, and, since copies were made faithfully, the group may also have included an Umā-Maheśvara image. The Bihar group of images, found at Benisagar, can be dated to about the seventh century. 35 Thus it appears that during the Gupta period there was a tradition in some parts of India and in Nepal of representing Umā-Maheśvara along with the Mothers. The dreams of the pilgrim to the shrine of Nandā seem to be based on actual images.

#### VI

Perhaps the most fascinating information that can be gleaned from the description of the pilgrimage is that about the companions of the Goddesses and their relation with the pilgrim. Significantly, there is no mention of any male attendants, priests or officiants in any of the temples. On the other hand, the pilgrims are all male and are greeted as "heroes" when they arrive at the shrine. For the female devotees of the Goddess, the text has prescribed the nandavrata which they can perform at home throughout the year. At the shrine of Nanda, Jaya is the leader of the acolytes or the high priestess. The attendants are repeatedly called kanva or daughter, although once they are addressed as apsarases who are water-sprites of ancient Indian mythology. They are also the divine courtesans who entertain the gods with their dances in the heavens and here too they play the same role for the pilgrims. In tantric terminology, therefore, the words kanyā, apsaras, vešyā, and yoginī are often used as synonyms.

<sup>34.</sup> P. Pal, The Arts of Nepal, I Sculpture (Leiden, Koln, 1974), p. 25 and fig. 9.

<sup>35.</sup> The Benisagar Mātṛkās are in the Patna Museum. The tradition of representing Umā-Maheśvara along with Mātṛkās may also have been known in Orissa. An Umā-Maheśvara with Mātṛkās may be seen in the temple at Lākhamandal in the region under discussion (see T. Maxwell, ''Lākhamandal and Trilokināth'' in Art International, XXIV, 1-2, p. 24.

If we now go back to our account of the pilgrimage, the following points seem to be particularly significant:

- (i) The followers of the Goddess are all female reminding us of the strī-rājya mentioned in the purāṇas which is generally located by scholars in the Himalayas.<sup>36</sup>
- (ii) These divine girls are beautiful and accomplished but are not allowed to marry.
- (iii) When asked by Devi why they cannot find husbands, Siva gives a vacuous, moralistic reply about their being too beautiful.
- (iv) They do, however, find sexual pleasures with the pilgrims after they are initiated.
- (v) The entire ceremony consiting of a ritual bath, entrance into the temple and encounter of the pilgrim with the Goddess in a bejewelled pavilion (manipura of tantric tradition?) reads like an initiation ceremony (abhişeka) which plays so important a role in tantra.
- (vi) The hypostasis of the initiate as a result of his visit with the Goddess.

It is well known that in most ancient cultures the worship of the Goddess was conducted by the females alone and the males had to be initiated and were at times sacrificed. One wonders if such a sacrifice is implied here when we are told that after his encounter with the Goddess the initiate discards his human body and assumes a divine one.<sup>37</sup> Similar statements are made in the context of the

<sup>36.</sup> It may be pointed out that the peoples of the plains, particularly the orthodox brahmins, considered the Himalayan people as having loose morals, The custom of polyandry prevalent among many of the Himalayan races and the fact that the women enjoy greater freedom in many of the mountain societies were frowned upon by the people of Aryāvarta. Thus, apart from the expression strī-rājya, the people of the mountains are also characterized as Utsava-sanketa (Kālidāsa), kinnara and of course the kirāta.

<sup>37.</sup> एवं संभाषितो देव्या साधकः पुण्यकर्मकृत्।
मुक्त्वा तु मानुषं देहं विद्याभरणभूषितः ॥
बालार्काणां सहस्रस्य कान्तीर्वे धारयन्ति ते ॥
(93.250-251)

destruction of Mahisasura by Devi. Death at her hands means final liberation. In any event, during the period when both the cult of Sakti and tantrism comes to the fore in the Indian tradition, we find that the males have taken over the worship, although females do play a part in the Kaula cult, and, in general, a Śākta has to venerate every woman as a part of the Goddess. It is difficult to believe that this sort of male dominance prevailed always in India and in Neolithic times the worship of the Goddess must have been conducted purely by the females, as was the case in other cultures. Significantly, in the Gangdhar inscription of 423 A. D., we are told that the dakinis filled the temple of the Mothers with terrifying sounds related to tantric rites.38 These dakinis seem to be female officiants.

Modern ethnological research has provided us with the remarkable survival of a cult in the valley of Haramosh in Dardistan (Gilgit region). A goddess called Markum, with her shrine situated three thousand metres above sea-level, is worshipped by a local Indo-Aryan tribe and the curious part of it is that only the females of the valley are allowed in her sanctuary. Ibexes are offered to the Goddess and it appears that a male is invited only to sacrifice the animal after performing a dance. In the words of Jettmar, who did the study, Markum "helped in delivery and protected mother and child; yet she was also the owner of all ibexes and wild goats denoted by the collective term of mayaro. Therefore, she was venerated by hunters, too, who brought her horns.... On the steep slope there is an alter built of boulders dominated by a cliff as big as a house with a juniper tree growing beside it. Next to it is a spring. Below the altar crude benches of stone were erected for the annual meeting of the women. Nut-trees grow between them. Even they are considered holy and no branches were ever broken off."39 We cannot help but note the astonishing similarity

J. F. Fleet, Corpus Inscriptionum Indicarum, III. 3rd ed. 38. (Varanasi, 1971), p. 76.

K. Jettmar. "Ethnological Researches in Dardestan 1958" 39. in Proceedings of the American Philosophical Society, 105 (1961), pp. 79-97; E. Porada, Ancient Iran (London, 1965), p. 44. See also R. D. Barnett, "Homme masque on dieu-ibex" in Syria, XLIII (1966), pp. 268-269. I am indebted to Mr. Glen Markoe of the Los Angeles County Museum of Art for bringing Barnett's article to my attention.

between this mountain shrine and the general description of the temple of Nandā Is it possible that similar rituals were also performed in the three temples described in the Devīpurāṇa but by the time the text was written up the more macabre elements were suppressed by orthodox brahmins and lingered only as vague memories? In this connection we may mention that the Rajput princes, whose ancestors are generally considered to have been Indo-European tribes who migrated from beyond the Hindukush, always worshipped the Goddess before their spring hunt.

In village India today it is the female members of the family who usually remain in direct contact with the humble shrines of the Mothers. With his characteristic brilliance, D. D. Kosambi has shown how Maharashtra has vestiges of numerous Neolithic shrines that were later occupied by male gods. 40 He has also very persuasively interpreted the ancient myth of Urvasi and Purūravas in the light of the universal proscription against a hierogamous marriage between a mortal and a Goddess.41 Memories of this ancient taboo is obviously preserved in the myth of the temples of Nanda. The priestesses of the Goddess cannot marry but the hierophant, after his initiation, briefly enjoys pleasures with them before being sacrificed (?), just as the apsarases, despite their numerous liaisons, remain eternal virgins, kumāris or kanyās. As Kosambi pointed out, Hera in the Greek pantheon, "renewed her virginity by periodic baths in the springs of Lanathins. This means simply ritual purification after the sacrifice of her earthly husband, presumably the temporary consort of her chief priestess. Aphrodite similarly renewed her virginity by bathing in the sea off Paphos, while Athene and Artemis remained virgins."42

We are familiar with the antiquity of the cult of the Virgin oddess in India. Classical writers must have been aware of the similarity between the cult of the Goddess in their own culture and temple of Kanyākumārī at Cape Comorin which is why it was one of the few Indian shrines that they especially noticed. The Goddess Umā is called Kanyākumārī, which means "unmarried daughter" or "virgin daughter" It is possible, or indeed probable,

<sup>40.</sup> D. D. Kosambi, Myth and Reality. (Bombay, 1962), pp. 110 ff.

<sup>41.</sup> ibid, pp. 42 ff.

<sup>42.</sup> ibid, p. 78

that in ancient times the temple of Kanyākumārī was managed only by priestesses and was later intruded upon by males with the advance of Brahmanical culture. The cult of Kumārī is strong in trantrism and the girls selected for worship must not have reached puberty. In Nepal, where too there is a famous shrine of Kumārī (managed now by males), the living Goddess is replaced the day she first menstruates and it it considered unlucky for anyone to marry her. This may well be a vestige of the ancient prohibition of hierogamy with the goddess, the price of which was death, as demonstrated by the story of Purūravas and Urvašī.

Other Indian myths too contain memories of many such ancient cultic and ritual practices. We may mention the story of Yayāti's daughter Mādhavī who had sexual relations with four different men to produce four sons but ultimately remained a virgin. A legend that is structurally similar to that of Purūravas and Urvaśī is the myth of Kaca and Devayāni. Briefly the story is as follows:

With the help of their guru, Śukra, the anti-gods (asura or dānava) killed all the gods but evidently their guru Bṛhaspati and his son Kaca survived. Bṛhaspati sent Kaca to Śukra to learn the secret of restoring life, a spell known as mṛta-sañjīvanī, which Śukra alone knew. Kaca went to Śukra's hermitage and became his disciple. Śukra's wanton daughter Devayāni tried in vain to seduce Kaca, but he was steadfast in his resolution not to get involved. One day the dānavas killed Kaca and at the request of his daughter, Śukra brought him back to life. Sometime later the dānavas killed Kaca a second time, and, on this occasion, they cremated his body, crushed his bones into powder, mixed it with wine and gave it to Śukra who unwittingly drank the concoction. Devayāni was again disconsolate and Śukra realized that Kaca was in his belly. Persuaded by his daughter, Śukra taught the spell to Kaca who came out of his guru's belly and revived him.

<sup>43.</sup> For an engrossing analysis of the Yayāti legend see G. Dumézil, *The Destiny of a King* (Chicago and London, 1973).

However, unlike Purūravas, he did not fall for Devayāni's charms but returned to heaven and revived the gods.<sup>44</sup>

This fascinating myth is extraordinarily important for the history of tantrism but a detailed analysis must be postponed for another occasion. We may merely mention the following elements: the secret knowledge of reviving the dead (one of the siddhis of tantric tradition), the practice of drinking wine, presumably ritualistic, after mixing it with crushed bones not unknown in magical rites, etc. What is of immediate relevance to us is Sukra's consolation to Devayani upon Kaca's second death: "Don't grieve for him, Devayāni! A woman like you should not weep for a mere mortal man when you are attended by brahmins, Brahmā and Indra," et al. Clearly like Urvasi, Devayani was a virgin goddess, and therefore unable to marry a mere mortal. Clearly also Kaca knew the terrible fate of cohabiting with a goddess and therefore survived by continuously rejecting her. Devayani was wanton, a characteristic of the virgins attending the Goddess as well as the apsarases who are divine courtesans.

It is curious that both Sukra and Kaca are introduced into the account of the pilgrimage of Nandā. We may recall that Siva is quite explicit in praising the lingas established by Sukra while condemning those consecrated by Kaca, even if done by vedic rites. 45 This seems to be an unambiguous allusion to the original, non-Aryan nature of the cult of the Linga since Sukra was the guru of the anti-gods, or in other words, non-brahmins, whereas Kaca was a proper brahmin. Thus, the author of the Devīpurāņa

<sup>44.</sup> Like that of Purūravas and Urvaši, this story too remained popular with Indian mythographers. Even the modern Bengali poet Rabindranath Tagore used both stories for two of his poems. For a readable version of the myth see C. Dimmitt and J. A. B. van Buitnen, ed. and tr. Classical Hindu Mythology (Philadelphia, 1978), pp. 262-265.

<sup>45.</sup> तल्लिङ्गमाश्र येन्मन्त्री शुक्राद्यैयंत् प्रतिष्ठितम् । कचाद्यैयंत् कृतं लिङ्गं वर्जनीयं तु साधकैः ॥ अल्पसौख्यप्रदं प्रोक्तं वेदमन्त्रैः प्रतिष्ठितम् । सविकारन्तु सल्लिङ्गं भुक्तभोगं तथैव च ॥ ज्ञातव्यं साधकेन्द्रेण सिद्धिदं चाप्यसिद्धिदम् ॥

seems to tell us that lingas consecrated by ancient linga-worshippers, perhaps Pāśupatas or proto-Pāśupatas, are superior to those consecrated by orthodox brahmins. We may remember that the purāṇas are consistent about the Pāśupatas being heterodox.

#### Conclusion

The Devipurāņa makes it abundantly clear that the pilgrimages of Nandā and her hierophanies, located in the cold and remote regions of the Himalayas stretching perhaps from Kashmir to Western Nepal, were once very important centres for the worship of the Goddess. The entire region may have been the exclusive domain of the Goddess and both Sivaism and Viṣṇuism were perhaps intruders. 46 Very likely, originally the Goddess was

The usurpation of shrines belonging to one sect by another 46. was far more common in ancient India than has been discussed or admitted by historians of religion. It is well known that generally many of the later shrines dedicated to Vișnu, Siva and others were sanctuaries of Yakşas. More to the point we may cite the example of Badarinatha and other shrines in the region (See L. Joshi, Studies in the Buddhistic Culture of India 2nd. ed. (Delhi, Varanasi and Patna, 1977), p. 351 and T. Mazwell, op. cit.). It is interesting that in the context of the Lakhesvara temple Maxwell comments how the locals refer to the shrine as Bhagavatī kā mandir. (ibid. p. 23). He further opines (p. 35) that the arbitrary installation of the three Matrkā images indicates "the tribal builders' primary worship of the Goddess". Also M. Peissel (op. cit., pp. 137-138) for a description of a semi-circular shrine of the ancient Mother Goddesses which was chosen as the site of a Buddhist chapel in the monastic complex of Sanı in Zanskar. As the author remarks "quite probably Sani was the site of a temple in pre-Tibetan times when Zanskar was the site of a flourishing ancient Buddhist community now long forgotten." More likely, it was an ancient shrine of the Goddess. We may recall that the shrine of the Mothers on way to Sunanda in the Devipurana is also characterized as semi-circular.

An even more recent example is that cited by A. Bharati in his *The Tantric Tradition* (New York, 1975), p. 99. The Advaita Ashram at Mayavati in the Almora district, the region of Nandā, was founded only sixty years ago by Vivekananda on a site called "Mayyāpet" in local dialect. As Bharati states: "The term is quite clear; it means stone of the Mother." Mayyā-pat (-har),

worshipped in numinous stones, as she still is in many shrines in the region and in Nepal, and only lately, after her association with Siva, the linga and the trident became her symbols. Besmearing her image with ashes may be a primitive custom independent of the Pasupata cult, or influenced by the latter. It is customary all over the hills to besmear the natural stones with blood and vermillion, which is certainly a survival from Neolithic times and is associated with fertility. Her worship was probably performed exclusively by females who were not allowed to marry. It was also perhaps customary to sacrifice male humans, later replaced by animals, to the primitive goddess.47 Certainly sacrifice of animals is the most important aspect of the cult of the Goddess all over the Himalayas. In terms of the exclusive association of females with the prehistoric shrines of the Goddess, we may recall that in the Kena Upanişad, it is Umā Haimavatī (daughter of the Mountains or the golden Goddess), who appears alone to impart the supreme knowledge to the gods. Siva is conspicuous by his absence. Likewise, Siva has almost no role to play in the Devīmāhātmya. Significantly, in the descriptions of the three shrines in the Devipurana, no sanctum of Siva is included. The verses we quoted earlier which emphatically identify Siva and Nanda thus seem contrived and may have been added when the material was remodelled.

Thus, in the original or most ancient layer of the myth, the real purāṇa, the Goddess reigned supreme. This core was taken up, and perhaps extracted from an older work, by brahmins who no longer were familiar with the ancient cult involving only women. No wonder Siva fails to give a satisfactory explanation about the "unwed" status of the attendants of Nandā and mumbles a typical male-chauvinist reply about beauty being a curse. The introduction

as indeed there are some megalithic remains strewn all over the place" which are worshipped by neighbouring villagers. This local name has been Sanskritized to Mayavati. Characteristically Bharati writes: "This sanskritized 'corruption' of a dialect proper name is very frequent in India and a popular pastime of many pundits fond of punning." Similarly, if Kankā, the goddess of the Kanka tribe, was adopted by the brahmans she would obviously become Kanakāvatī or Kanakeśvarī, the Golden Goddess.

<sup>47.</sup> See Maxwell. op. cit., pp. 18-19,

of the linga, the disguise of the human sacrifice, the silence about other sacrifices and rituals involving blood and wine and the association with Pāsupatas and Kāpālikas are probably the result of this second redaction of the legend.

The first layer or the kernel of the story which is much older. or at least contains vestiges of very ancient practices, may have been extracted from the lost Nanda- or Nandi-purana, which would of course extoll Nanda. We have already mentioned. Hazra's opinion that the Nandapurana was in existence by the seventh-eighth century, although the original Pūrāņa may have been much earlier. We cannot brush aside Kalhana's association of the purana with Aśoka's grandson (2nd C. B. C.), nor the fact that the Mahabharata and the early puranas, such as the Vavu. Matsya and the Markandeya, are aware of the sacredness of the river Nanda as well as the confluence of Nanda and Alakananda (Aparananda?). The fact that both the Devipurana and Mahābhārata dilate upon the difficulty of the terrain and the extreme coldness indicate a period when these places were still forbidding for the people of the plains which is likely to be the pre-Christian period. Early Pali texts tell us that the Buddha himself had forbidden his followers to go to Nepal because of the arduous journey. To this we may add the Upanisadic evidence (5th C.B.C.) where Umā is described as Haimavatī. Hazra has persuasively argued that the Devipurana contains chapters or parts thereof which were composed much earlier than the sixth century. 18 This seems to be confirmed by the above discussion. The first layer of the Nandāmāhātmya, whether original to the Devi or extracted from the Nanda, as I suggest, must be a good deal older than the sixth century.

It is generally believed that Hinduism as well as Buddhism reached these remote regions of the Himalayas sometime during the Gupta period, or a little earlier. This is corroborated by the archaeological evidence for one finds few images in these mountains that can be earlier than the sixth century. Apart from Goetz's study of the Chamba temple, 49 We may point out the recent work of Maxwell on the temple at Lakhamandal as he

<sup>48.</sup> Hazra, ap. cit., p. 67 ff.

<sup>49.</sup> See note 27

has reconstructed the history of this temple. The original brick temple of Siva was built in Gupta times "very possibly over the site of a tribal Goddess shrine,"50 In Kashmir too Sivaism appears to have gained momentum with the arrival of the Pasupatas during the early centuries of the Christian era, while the shrines of the Mothers seem to have been earlier. 51 In the Devipurana as well we notice this process at work whereby the worshippers of the Goddess are being specifically told to adore the Pāsupatas. It was perhaps they who imposed the practice of besmearing the images of the Goddess with ashes. In more ancient times the images must have been besmeared with the sacrificial victim's blood.

That the redaction of the sections about Nanda in the Devipurana must have occurred around the seventh century, if not earlier, is evident from the iconographic data. The association of the Mothers with Bhairava or Umā-mahesvara images is of about this period, and was discontinued after the seventh century. Moreover, in the Visnudharmottarapurana, as Tumburu, Siva is associated with four goddesses who are named as Jaya. Vijaya, Jayanti and Aparajita. As we have seen the Devipurana too knows four principal companions of the Goddess who are Jaya, Vijaya. Ajitā and Aparajitā. Ajitā and Jayanti are names that have similar meanings. The Visnudharmottara is generally believed to have been compiled in Kashmir not later than the seventh century. 53 We have also seen that Bhairava is associated with the Mothers in a sixth century relief at Aihole. The identification of Tumburu with Bhairava in the Visnudharmottara is further evident from the

<sup>50.</sup> Maxwell, op. cit., pp. 33-34.

P. Pal. "An Addorsed Saiva Image from Kashmir and 51 its Cultural Significance" in Art International, XXV. P. Shah ed. Viṣṇuharmottara-Purāṇa Third Khaṇḍa II

<sup>52.</sup> (Baroda, 1961), p. 152.

This is the opinion of most scholars; see, Shah, ibid, I (Baroda, 1858), pp. xix-xxviii; R. C. Hazra, Studies in the Upapurāṇas, I (Calcutta, 1958), pp. 205 ff; Kane (op. 53. cit., p. 910) dates it between 600 and 1000 A. D. I have attempted to demonstrate (P. Pal, 'Dhanada-Kubera of Viṣṇudharmottara Purāṇi and Some Images from Northwest India" in Lalit Kalā. 18, pp. 13-36) that the iconographic elements of the purana indicate that it was compiled probably in northwest India not later than the seventh century.

fact that he is said to hold a skull.<sup>54</sup> Moreover, in the Yogavāsistha-Rāmāyaṇa, compiled before the ninth century, Tumburu is associated with the Mothers and is identified with both Rudra and Bhairava.<sup>55</sup>

Thus, the chapters of the Devipurana discussed in this paper were probably redacted by Pāsupatas sometime between the sixth and the eight centuries by which time they were well entrenched in the region and strongly influenced the older cult of the Goddess. I have elsewhere discussed the evidence that demonstrates the presence of the Pāsupatas in Kashmir and Nepal during the sixthseventh century. 56 Their presence in the Himachal Pradesh at about this time is indicated further by the Nirmand copper plate of the first half of the seventh century. 57 Nirmand, known then as Nirmanda, and located in the Kulu Valley (where the temple of Hidimba must be a very ancient shrine of the Goddess), be contained a temple of Siva as Kapalesvara which must have been found in the sixth century. The name Kapālesvara indicates that it was probably a Pāśupata shrine. As suggested earlier, Bāṇabhaṭṭa, who lived in the seventh century, also associates the Goddess closely with the Kapalikas, and the shrine of Śrisaila in Andhra may well have originally dedicated to the Goddess and was later usurped by the Kapalikas. That the redaction of the chapter must have occurred after the sixth century is further evident from both the recommendation of the book or pustaka as an appropriate substitute for an image and the use of the word itself. It is customary among Śāktas to worship a manuscript of the Devīmāhātmya or the Candi, as it is popularly known, although both the Nandāpurānā and the Devipurāna may be regarded as equally auspicious. The Devīmāhātmya is usually regarded as a text composed in the sixth century. Equally significant is the word pustaka,

<sup>54.</sup> See note 52.

<sup>55.</sup> P. C. Bagchi, Studies in the Tantras, I (Calcutta, 1975), p. 22, n. pūjayitvā jagatpūjyau devau tumburubhairavau

<sup>56.</sup> See note 51.

<sup>57.</sup> Fleet, op cit., pp. 286-290. For the epigraphic evidence for the Lakhamandal temple see n. 50.

<sup>58.</sup> For a discussion of the temple of Hidimbā at Manali and others in the region see G. Jettmar, Die Holztempel des Oberen Kulutales (Wiesbaden, 1974).

which is considered to be a loan word from old Persian, and is not included in the Amarkośa, assigned generally to the sixth century.

Hazra has very convincingly demonstrated that the Devipurāna, in its present state, was compiled somewhere in or near Bengal. This seems to me to be a very strong reason why I believe that the chapters about the pilgrimage and cult of Nanda must have been extracted from the now lost Nanda or Nandi-purana. Such detailed topographical knowledge of that region of the Himalayas would be unusual for brahmins from Bengal in the seventheighth century. We have seen how muddled the compilers of the Mahābhārata and of the early purānas are regarding the geography of the regions with which they must have been quite familiar. On the other hand, the precise and detailed description of the pilgrimage of Nanda could only have been written by a brahmin familiar with the topography of the region. Therefore, I suggest that the chapters on the pilgrimage of Nanda were extracted from the Nandipurana which must have been written in or near the Himalayan region where Nanda abided. This would also explain the early familiarity of the purana in Kashmir.

Finally, apart from whatever light this paper does or does not throw upon the early religious practices of the Śāktas or worshippers of the Mother Goddess in a remote region of the Himalayas, which has remained perhaps the holiest part of the Indian landmass apart from Varanasi, it should provide some insights to scholars who are involved in textual studies. Admirable as the works of Hazra and Kane are, scholars involved in textual criticism are often oblivious of other disciplines, such as structural analysis of myths or art-historical studies, which can be of immense help in understanding and dating literary works, particularly religious. Kosambi and Coomaraswamy were remarkable exceptions which is why their writings are so exciting and provocative. This paper, we hope, will demonstrate that it is not impossible to make historical sense out of the puranas, which remain among the richest sources of Indian mythology and culture. It may be possible now for a Sanskritist to put together a substantial portion of the lost Nandipurana with these chapters of the Devipurana and the many sections and verses that are quoted in smriti and other works and remain scattered.

#### INDIAN SUN-PRIESTS

By V. C. Srivastava

Indian Sun-cult occupied a unique position among the religious systems of India in the sense that it was the only sect which came to be formally associated with a foreign priesthood and developed under its influence in ancient times. Indian Sun-priests came to be known by various designations such as Maga, Bhojaka, Vācaka, Yājaka, Pūjaka, Sevaka, Śākadvīpīya Brāhmaṇa, Sūryadvija in late Purāṇic records like the Sāmba, Bhaviṣya and Brahma purāṇas which are confirmed by the Bṛhatsamhitā, Alberuni and inscriptions of Govindpur and Hunḍa in the main and there is a sizeable number of these Sun-priests under the popular name of Śākadvīpīya Bṛahmaṇas or Maga Brāhmaṇas still present in north Indian population.

Indian Sun-priests attracted the attention of scholars as early as 1808 when Wilford published a summary of several chapters of the Bhavisya Purāņa connected with the Samba-legend. Since then several scholars—eastern and western both—continued the debate on different questions such as the identity, original home, antiquity. impact, factors for success, divisions of these priests etc. and threw light on many aspects of these priests. Without entering into a detailed historiography of studies on Indian Sun-priests it is worthwhile to mention some outstanding works in this respect with a view to bringing the complexity of the problems connected with the Sun-priests of India. Windischman, (1832), Weber (1878), Wilson (1862), Barth (1879), Monier-Williams (1883), Hopkins (1894), Vasu (1911), Bhandarkar (1913), Gopinatha Rao (1914-16), Hodivala (1920), Scheftelowitz (1929, 1933), D. P. Pandey (1939), Banerjea (1952, 1956), Hazra (1952, 1958), Biswas (1952); Srivastava (1965, 1968. 1972), Stietencron (1966), L. P. Pandey (1971).

<sup>1.</sup> Asiatic Researches, Vol. XI, 1808, p. 70ff.

Arora (1972), C. D. Pandey (1986) and others<sup>2</sup> have shed welcome light on the identity, antiquity, original home, degree of influence, internal divisions, religious fundamentals and social status of these Sun-priests but inspite of much ingenuity shown in the matter for more than 180 years basic problems concering them still remain unsolved.<sup>3</sup> Nevertheless these commendable efforts have brought into prominent relief the main issues such as follows:

- 1. Was there a historical reality behind the mythical story of the bringing of the Magas by Sāmba?
- 2. What was the identity of the Magas?
- 3. Where was the original home of the Magas?
- 4. At what period did the Magas come to India?
- 5. What had been the impact of the Magas on Indian Sun-
- 6. What were the factors for the success of the Magas?
- 7. Whether there was only one group or two distinct groups of foreign priests?
- 8. How were the Magas given the status of Brāhmaņas and why their social status was degraded?

Opinions sharply vary among scholars on these issues and a reappraisal of different theses is a great desideratum. It is proposed to throw light on these problems of Indian Sun-priests and recreate a sound historical picture of the life, times and cults of Indian Sun-priests here on the combined bases of literature and archaeology.

I

## Historicity of the Mythical Account of the Advent of the Magas

The late Purāṇic recordes—particulary the Sāmba and Bhaviṣya Purāṇas—contain the story of the advent of the Magas from the Sākadvipa in order to accept the priesthood of the Sun temple at

<sup>2.</sup> For a review of these works see Heinrich Von Stietencron, Indische Sonnenpriester: Sāmba Und die Sākadvīpīya Brāhmaņa, Wiesbaden, 1966, pp. 14-16; V.C. Srivastava, Sun-worship in Ancient India, Allahabad, 1972.

<sup>3.</sup> Srivastava, V. C., Two Distinct Groups of Indian Sunpriests, VIIth World Sanskrit Conference, Leiden, 1987.

Multan in connction with the Sāmba-legend. The legend may be summed up as follows: Sāmba, the son on Kṛṣṇa by Jāmbavatī, was cursed by his father to suffer leprosy for his alleged undesirable relations with other wives of Kṛṣṇa. On the advice of Nārada Sāmba worshipped the Sun-god by constructing a Sun-temple at Mūlasthāna near Chandrabhāgā (modern Chenab, Punjab) river to get cured from this disease. No Brāhmaṇa was ready to accept the office of a regular priest of this newly constructed Sun-temple. Hence he sought the help of Gauramukha, the priest of Ugrasena who advised him to bring the Magas—the special Sun-worshipping priests—from the Śākadvīpa. On this advice Sāmba went to the Śākadvīpa on Garuḍa—the vehicle of hiṣ father and brought eighteen families of the Magas with wives and sons and installed them into the office of the priest of his newly built Sun-temple:

aṣṭādaśakulānīha magānāṁ vedavādināṃ
(Sāmba Purāṇa,26.46b)
āropya garuḍe sāṃbas tvaritaḥ punar abhyagāt
(Ibid. 26, 47a)
saputradārāsaṁyukto pūjāyajñāya cāgataḥ
(Ibid, 26.47b)

This legend contains historical reality so far as the arrival of the Magas from the Śākadvīpa is concerned because the story finds confirmation by Indian epigraphy, foreign notices, and secular Sanskrit literature as well as by the presence of Maga Brāhmaṇas in the north Indian population at present also. Varāhamihira in his Bṛhatsamhitā⁴ (6th cen. A. D.) instructs that the installation and consecration of the Sun-images should be caused to be done by the Magas. Ptolemy⁵ (2n cen. A. D.) vouches for the existence of Bramanai Magoi in south India. The inscription at Govindapur⁶ (1137-38 A. D.) mentions that the Magas were brought to India by Sāmba. The Ghatiyāla inscription (861 A. D.) informs us that it

<sup>4.</sup> Brhat Samhita, 60.19.

<sup>5.</sup> MCrindle, J. W., (Tr.) Ancient India as Described by Ptolemy, p. 170.

<sup>6.</sup> Quoted by R. G. Bhandarkar, Vaisnavism, Saivism and Minor Religious Systems, (rep.) Varanasi, 1965, 153

<sup>7</sup> Epigraphia Indica, Vol. IX, p. 279.

was composed by a Maga Brāhmaṇa. Alberuni<sup>8</sup> (11th cent. A. D.) refers to the presence of Magi-priests in India. Magavyakti<sup>9</sup> of Kṛṣṇadāsa Miśra (16th century A.D.) also provides proofs of their existence in India. At present also there are Maga-Śākadvīpīya Brāhmaṇas in north India particularly Bihar and Uttar Pradesh<sup>10</sup> who are experts in astrology, medicine, sun-cult and sooth-saying. In view of such overwhelming evidences it is safe to conclude that mythical account of the arrival of the Maga priests in India is a historical reality and is not a figment of imagination of ancient poets and writers.

II

### Identity of the Magas

It has been held<sup>11</sup> that the Magas of the Purāṇas were no other than the Sun-worshipping Magi-priests of Iran. There is no doubt that the Magi-priests became closely and indistinguishably associated with Iran after Cyrus extended his empire to Medea and Lydia, but originally they were a priestly tribe of Medea. A section of them worked their way into Zoroastrianisn after the founder's death probably in the fifth century B. C. Originally there had been fundamental differences between their way of life and that of Persians, but later on there was a compromise out of which Mithraism was born not latter than the 5th century B. C. Before the Persian impact this cult was already influenced by the religions of Babylonia and Chaldea. The chief feature of the Magi cult were their worship of the Sun-god and Fire-god under the name of

- 8. Sachau, E.C., (Tr) Kitābul Hind, London, 1914, Vol. I, p. 21.
- 9. Weber, A., Uber die Magavyakti des Kṛṣṇadāsa Miśra, Monatsber. der konogl, Akademieder Wissenschaften zu Berlin, June, 1879.
- 10. Mitra, D., Foreign Elements in Indian Population, Cultural Heritage of India, Vol. II, pp. 613-615.
- 11. Bhandarkar, R. G., Collected Works, p. 219, Jairaz-bhoy, R.A., Foreign Influence in Ancient India, Bombay, 1962, p. 153; Alberuni (tr. Sachau, op. cit., p. 21) confirms that the Magas were no other than the Magi priests of Persia.
- 12. Frank Cumont, The Mysteries af Mithra, pp. 30-31, Moulton, Early Zaroastrianism, London, 1926, pp. 187-191.

Mithra with eastward position, the use of barsom (a bundle of twigs) (Varisman), and a belief in a dualist view of the world—the division of the world between good and evil powers represented by light and darkness—Ahurmazdah and Ahirman respectively. They were famous for magic and occult power. Thus the Magas who came to India were originally the magic-expert, indigenous (non-Āryan) fire and sun-worshipping priests of Medea whose faith was very much mixed up with the Chaldean and Babylonean elements and by the time they reached India it must have been Iranianised. It is wrong to assign any racial origin to the Magas such as the Parthian, Saka, Kuṣāṇa or Indian Parsees, as the term Maga is not indicative of any race.

#### III

# The Location of the Śākadvipa-The Original Home of the Indian Sun-Priests

No definite opinion can be expressed regarding the location of the Śakadvipa, the original home of the Indian Snn-priests because there is no detailed reference to its situation in the Puranas or any other source. In view of such uncertainty scholars have identified it on the basis of the Saka-settlement either in Oxus or Jaxartes valley (D.C. Sircar), 14 or in eastern Iran 15 (Raychoudhuri, Bhattacharya), or lower Indus<sup>16</sup> (Periplus) or Malaya, Siam, Indo-China and southern China (Salim Ali).17 The claim of Malaya and its neighbours as the Śākadvīpa cannot be upheld at all as it has no known connection with any Sun-worshipping priests. Similarly the location in the Oxus or the Jaxartes Valley also cannot be substantiated because the Magas did not come for the first time in the trains of the Sakas. The claim of Eastern Iran (Helmand valley-Seistan) which included western portion of Afghanistan in ancient times has some weight because Siestan-Hilmand region of Afghanistan (which formed a part of eastern Iran) was a centre of the Suncult as is evidenced by the reference of a Sun-Temple (Sunagir) in

<sup>13.</sup> Moulton, Op. cit., p. 182. ff.

<sup>14.</sup> R C. Majumdar, The Age of Imperial Unity, p. 121.

<sup>15.</sup> Ibid., p. 122.

<sup>16.</sup> Quoted by The Age of Imperial Unity, p 121.

<sup>17.</sup> Quoted by Pandey, L. P., Sun-worship in Ancient India, Delhi, 1971.

this region by Hiuen Tsiang and Muslim historians like Ahmad bin Yahyā-al-Balāzuri, Ibn-i-Atheer (temple of Zoor). 18 It was a centre of Zoroastrianism also whose priests were the Magas. The Tārīkh-i-Sīstan 19 and other works testify to the effect that the Arabs found this area as a centre of the Sun and Fire-worship which was destroyed by them. L. P. Pandey's suggestion 20 that the Śākadvīpa may be identified with Saurāṣtra in India is based upon a misunderstanding of the Purāṇic data. The replacement of the Śākadvīpa in the Skanda purāṇa by Prabhāsa Khaṇḍa is an example of the process of Indianization of a foreign tradition. Moreover, the Purāṇic reference to the Śākadvīpa clearly distinguishes it from the Jambūdvīpa of which India was a part and hence the Śākadvīpa has to be away from India and not within India as is clear from the following statement of the Sāmba Purāṇa:

Lavanodāt pare pāre Kṣīrodena samāvṛtah |
jambūdvīpāt paras tasmāc Śākadvīpa iti śrutaḥ ||
26.28; cf. Bhaviṣya Purāṇa, 1.139.71

As such I am inclined to locate the Sakadvipa from where the Magas came in south-west Afghanistan (East Iran of ancient times).

#### IV

## Antiquity of the Indian Sun-priests in India

There is a lot of controversy regarding the period of immigration of Indian Sun-priests to India which ranges from the 5th or 4th centuries B.C. to the 9th or 10th centuries A.D.<sup>21</sup> However, the most popular view in this respect is that the Śaka-Kuṣāṇa period (Ist century B.C.—2nd century A.D.) may have been the time for the arrival of the Magas in India. This popular view was apparently supported by such facts—the arrival of the Magas from the Śākadvipa—the home of the Śakas, the earliest evidence of the

<sup>18.</sup> Aabibi, A.H., The Temple of Sunagir, Zoon or Zoor, Afghanistan, Vo. XXV, Pt. I. 1972, pp. 73-77.

<sup>19.</sup> Bosworth, C.E., Ubaidallāh b. Abī Bakra and the Army of Destruction" in Zabulistan, Afghanistan 1974, XXVI. No. 4.

<sup>20.</sup> Op. cit. p. cf. C.D. Pandey, Sāmba Purāņa Kā Sāmskritika Adhyayana, Allahabad, 1986 pp. 52-53.

<sup>21.</sup> Stietencron, op. cit. p. 274.

Mithra-worship on the coins of Kaniska, absence of sun-icons with Iranian features before the Kuṣāṇa period, and silence of the Indian literature about them before the 2nd century A.D. Apparently the matter seems to be settled one but a deeper dig requires us to investigate the problem afresh, particularly in view of the strong possibility of having their coming not once but many times. The Bhavisya Purāna and many other sources22 refer to different names of these priests and some differences between the Magas and Bhojakas or Yājakas have been described which show the different arrival-times. The Purānic source, especially the Skanda Purāna28 testifies that these Magas were brought from the Sakadvipa twice. once in connection with the Samba-legend and the next time with the sacrifice of Brahma in Bodh Gaya. It is also s tated that they migrated to Magadha (Patna region of India) at the invitation of king Vasu. These stories are simply pointers to the historical incidents of their arrival and immigration for more than once.

The thesis of the Saka-Kuṣāṇa period as the time of the Magian immigration is based upon some wrong presumptions. Firstly, there is no genetic connection between the Saka-Parthian-Kusana and the Magas except that all of them were foreigners and the latter came from the Sakadvipa. It is simply surprising as to how the inference has been drawn that the Magas came for the first time in the trains of the Saka-Kuṣāṇa invaders. Secondly, the presence of the evidence of Mithra-worship on the coins of Kaniska is simply indicative of official recognition of the cult rather than the antiquity of the Magas in India. Thirdly, the absence of Sunicons with Iranian features before the Kuṣāṇa period may be explained on such grounds as the absence of image-worship among Mithraism before the Ist century B.C.,24 the presence af an indigenous tradion of the sun-worship in India, and later acceptance of a foreign tradition by traditional India and the confinement of the Magas before the Kusana period to the north-west India. It shows only this much that the Magian form of Sun-worship became popular during the Kusana period and it does not prove that

<sup>22.</sup> Srivastava, Two Distinct Groups of Indian Sun-priests, VIIth World Sanskrit Conference, Leiden, 1987,

<sup>23.</sup> Pandey, op. cit. 1972, pp.

<sup>24.</sup> Banerjea, J. N., Development of Hindu Iconography, Calcutta, 1956, p. 438.

the Magas entered into India for the first time in the Kuṣāṇa period. Fifthly, the absence of their reference in the Indian literature before the 5th century A.D. is explained on the ground that they are referred to in the Indian literature only when they were accepted and absorbed in the Brāhmaṇic society. It is quite true to say that a religious fact or institution might exist much earlier than the period at which it finds expression in the literature. Thus it becomes clear that the arguments in favour of the Śaka-Kuṣāṇa period as the time for Magian immigration to India are based upon wrong premises and ignorant hypotheses. However, they show that the Śaka-Kuṣāṇa period was the heyday of the Magas when they must have moved again in India in the wake of Śaka-Kuṣāṇa invasions.

There is a strong probability that the Magas entered into India for the first time in the wake of the Achaemenid invasion. Let us examine the available evidence chronologically in the descending sequence. The inscription at Govindapur (Gaya district, 12th century A.D.) refers to the bringing of the Megas by Samba into India from the Sakadvipa. Alberuni (11th century A.D.) mentions about the presence of the Magas in India. The Ghatiyala inscription (9th century A.D.) informs us that it was composed by a Maga Brāhmana. The Hunda inscription (8th century A.D.) refers to 'sūryadvijah' (the sun-priest) which may stand for the Magas. The late Puranic records, particularly the Samba, the Bhavisya, the Brahma, the Skanda from the 5th-6th century A.D. onwards are fully familiar with them. The Harsacarita 25 (7th century A.D.) informs us that Tāraka, the court astrologer of Prabhākaravardhana was a Maga Brāhmaņa. Varāhamihira who himself was a Maga Brāhmana clearly instructs in his Brhatsamhitā (6th century A.D.) that the installation and consecration of Sunimages are to be done by the Magas. In the early Puranas only Visnu Purana (3rd-4th century A.D.) refers to the four castes of the Śākadvipa-Maga, Magdha, Mānasa and Mandaga, Several Gupta and Kusana Sun-icons contain Iranian features introduced by the Magas which show that the Magas were present in the society during this period. The seals from Basarh, Bhita, Sunet and Rājaghāt (Gupta Period) show Magian influence. The fire-altar

<sup>25.</sup> For details see Srivastava, op. cit., pp. 248-251.

occurs on much earlier coins, for instance on those of Wema Kadphises (Ist century B.C.) and such Magian influence may be seen on Pancāla coins of Sūryamitra and Bhānumitra. On a local coin from Avanti (2nd century B.C-2nd century A.D.) a solar standard is depicted which appears to be a flag-staff of Magian Sun-cult as described in the Sāmba Purāṇa. The Mithraic element may be seen in the device of local coins of Vaṭāśvaka which are attributed to the Aśvakas of Alexander's time. On many Indo-Greek coins Holios and Mithra are represented which show that by the 3rd-2nd century B.C. the Magian tradition had penetrated India. Ptolemy (2nd century A.D.) vouches for the existence of the Brahmannai Magoi in the south.

The Buddhist sect—Brahmajālasutta<sup>26</sup> (4th century B.C.) refers to magic priest who were held in disrepute in the time of Buddha. Since the Magas were magic priests and were held in low esteem in society the reference appears to be a vieled pointer to the Magas, in the time of Buddha. The Ārṣeya Upaniṣad<sup>27</sup> which is classed with the old upaniṣads like Chāndogya and may be dated in the 4th century A.D. refers to a few Sun-worshipping tribes like the Dardas, the Suhmas, the Puṇḍras and the Barbaras which may be identified with the Dardicae (lower Indus valley in the Achaemenid times), some non-Āryan tribes (Suhmas, (Puṇḍras), and a Babylonian Sun-worshipping tribe—Barbar. It shows the presence of foreign and non-Aryan Sun-worshipping tribes in India and naturally the possibility of the presence of the foreign Sun-worshipping priests known as the Magas is enhanced.

Philostratos, 28 a Greek writer, refers to a temple of the Sun at Taxila and according to Plutarch 39 there was another such temple on the Hydasphes to which the elephants of Porus ascended on the advance of Alexander. Since it is definitely known that the tradition of the worship of the Sun-images in temples was introduced by the Magas in India on the basis of the Purāṇic records

<sup>26.</sup> Quoted by N. N. Vasu, Archaeological Survey of Mayurbhanj.

<sup>27.</sup> Quoted by Belvalkar and Ranade, History of Indian Philosophy, Vol. II, p. 298.

<sup>28.</sup> Cunningham, A., Coins of the Indo-Scythians, p. 22.

<sup>29.</sup> Ibid.

like the Sāmba and Bhaviṣya it may be inferred that the Magianised Sun-cult with temple and image-worship was prevalent in the 4th century B.C.

Recent excavations in Pakistan<sup>30</sup> have brought to light actual specimens of fire-altars in association with Sun-disc from the Achaemenian levels at Balambat. Almost in every room such fire-altars have been discovered which show that the Mithraic religion was a living faith in North-west India during the Achaemenian period. It is difficult to imagine the Iranian religion without Maga priests. The presence of Iranian religion presupposes the presence of the Magian priests under whose guidance only the rituals could be performed. In view of all these evidences we are inclined to suggest that the Magas entered into India for the first time in the wake of the Achaemenian invasion of the 6th-5th century B.C. The first wave of the Magian immigration appears to have been confined to North-west India which formed part of the Achaemenian empire.

The thesis that the Magas initially entered into India in the wake of the Achaemenian invasion (5th century-4th century B.C.) is supported by many circumstantial evidences also. The Magas appear to have played significant part in the Achaemenid empire as a Maga was the leader of the revolt against the accession of Darius<sup>31</sup> and the Mithra-cult whose priests were the Magas was extremely popular among the military classes of Iran. The close geographical proximity of eastern Iran (modern Hilmand-Sistan area in Afghanistan) and North west India coupled with close cultural, commercial and political contacts between these two regions from quite early times makes it more than probable that the Magas might have entered into India in the wake of the Achaemenian invasions. It is to be noted that there had been quite considerable number of foreigners in the Indian population of North-west India during the 5th-4th centuries B.C. so much so that a foreigner named Tūsāspha was appointed the governor of Saurāstra—the very region where Sāmba-legend originated—by Aśoka (3rd century B.C.).32 There are evidences that Sakas were present in the population of

<sup>30.</sup> Dani, A.H., Ancient Pakistan, Vol. III.

<sup>31.</sup> Ghirshman, R., Iran, pp. 156-195.

<sup>32.</sup> Mookerji, R.K., Ašoka, p. 167.

the Achaemenid empire. Further there are evidences that there were close commercial and cultural contact between India and Central Asia through Afghanistan as early as the 5th century B.C. Mithraism was spreading with phenomenal success all over the ancient world. In its westward extention it became a formidable but unsuccessful rival to Christianity in the Roman Empire under Constantine while in the eastward extention it crossed Asia Minor, Iran and came to India only to be absorbed in the ever-expanding heart of liberal but vital India.

The second wave of the Magian immigration came during the Śaka-Kuśana period whose definite evidences have been discussed earlier. The third wave of Magian immigration appears to have entered into India around the fifth-seven centuries A.D. as a reaction against the persecution of the Islamic invaders in Hilmand-Sistan region. 38 This wave might have been influenced by Zoroastrianism more than the earlier waves and they might have entered into matrimonial relations with the earlier Magas and the local Bhojakas. They came to be known as the Yajakas or Bhojakas.

## The impact of the Indian Sun-priests

The question of the impact of the Indian Sun-priests on the Sun-cult in particular and the Indian social life in general is again a controversial question. On one hand it is lasserted that the native Sun-worship was replaced by the Magian Sun-cult<sup>34</sup>, on the other side it is claimed that there had been no influence of the Magian tradition on Indian Sun-worship. Certain Hindu names containing Mihira or Maga and recommendations of Magianised Sun-worship in the later Purānas are the grounds on which Weber34long ago propounded a thesis that the native Sun-worship was quite replaced by the import of the Magian tradition. D. R. Bhandarkar<sup>35</sup> also regarded the influence on the Indian Sun-cult as purely Persian. L.P. Pandey<sup>86</sup> has completely minimised the influence of the Magas on the Sun-cult of India as he regards the Magas as the inhabitants

Bosworth, op. cit, 1974. 33.

<sup>34.</sup> Quoted by Barth, A., Religions of India, 1882, p. 257.

Quoted by Pandey, op. cit., 1971. 35.

op. cit. 36.

of Saurāstra in India and the alleged Iranian features such as the Avyanga, Udīcyaveṣa, upānat (Girdle, northern's dress, high boots) of Sun-images after the 1st century B.C. as the common heritage of India and Iran.

Let us analyse these opposite views in order to arrive at some sound historical conclusion. It is difficult to agree with the views of either. Weber seems to be guilty of overestimate of Magian impact on Indian Sun-cult. There are many Puranas<sup>37</sup> which do not mention the role of the Indian Sun-priests at all and continue the indigenous tradition of the Sun-cult as found in the Vedas, the Brāhmanas, the Upanisads, the Sūtras and the Epics. Some of the Puranas such as the Kūrma<sup>38</sup> limit themselves to a description of the function of the Sun as a heavenly body in regulating time and seasons, in maintaining the planets in their position and in fostering the life of the plants and animals. It conforms to the native tradition. The Vedic tradition of the Sun-cult is continued in the Visnu, Vāvu, Brahmānda, and Matsya Purānas. 89 Even in the Samba Purana40 where the Magian tradition attains climax the Vedic tradition has not been forgotten. The name of the sect whose priests were Magas has been named as Saura—a Sanskritised form from Sūrya which is sufficient to indicate that the Magian cult was thoroughly Indianised and only then it could be palatable to the orthodox circle. The whole theology of this system is so much Indian—a reflex of the teachings of the Vedic and epic traditions that the displacement of the native tradition does not arise.

The fundamentals of the Maga-cult could not make much headway in India due to exemplary assimilative and absorbing capacity of Indian culture. Most of the features of the Maga-cult were already present in India. For example the worship of the Sun under Mitra (Mithra) is a Vedic feature and the dualist view of the world is a recurring theme in Indian mythology.<sup>41</sup> In view of these common grounds there was very little distinctive among the

<sup>37.</sup> Rai, S.N., Early Purānic Account of Sun and Solar Cult, Allahabad University Studies, 1963, pp. 41-45.

<sup>38.</sup> Srivastava, op. cit., 1972, p. 255.

<sup>39.</sup> Rai, op. cit.,

<sup>40.</sup> Cf. Sāmba Purāņa, 6.15; 12.8, 12.13; 24.7; 29.15; 30.18,

<sup>41.</sup> See Srivastava, op. cit. 1972, p, 256.

Magas to propagate in India. Some peculiarities of Mithraism such as the slaying of the bull<sup>42</sup> and initiation rites are conspicuous by absence in Indian art and ritual of the Sun cult. As such it is not irrational to suggest that the Maga-influence was negligible so far as the mythology, theology, and philosophy of the Sun-cult were concerned.

Equally unacceptable is the thesis of Pandey that there was no specific Itanian influence on the Sun-images because it has been indicated earlier that Saurāṣṭra cannot be identified with the Śākadvipa and the features of girdle, northerner's dress, and boots of the Sun-images from the Kuṣaṇa period are specifically Iranian and even if there were common grounds in the Āryan tradition the gap of centuries between the Vedic tradition and the Kuṣāṇa period cannot be explained. The features may be better explained in the light of Hellenised Mithraic tradition as it has been done by J. N. Banerjea.<sup>43</sup>

It is more logical to suggest that the Sun-cult came to be reoriented due to the east Iranian Magi influence. The change may be seen in the adoption of the Sun-worship through images in temples. Iconography and temples are two connected spheres where these priests appear to have exerted powerful influence. Though there might have been native tradition of image-making and temple-building for different sectarian gods, yet it appears that the tradition of the Sun-image and Sun-temple in particular was introduced by the Magas as is clear from the following statement of the  $S\bar{a}mba~Pur\bar{a}na$ :

Na purā pratimā hy āsīt pūjyate maṇḍale raviḥ (29.2) (There was no image in the past as the Sun was worshipped in the disc form)

The Magian influence may be seen in many Sun-images<sup>44</sup> of the Kuṣāṇa, the Gupta and the post Gupta periods which are characterized by such Iranian traits such as northerner's dress, girdle

<sup>42.</sup> Cumont, op. cit., figs. 4-7.

<sup>43.</sup> Banerjea, J. N., Myths Explaining some Alien Traits of the North Indian Sun-icons, *Indian Historical Quarterly*, Vol. XXVIII, 1952.

<sup>44.</sup> Srivastava, op. cit. 1972, pp. 297-320.

round the waist and high boots. The  $B_1$  hat samhit  $\bar{a}^{45}$  and the Bhavişya Purāṇa  $^{46}$  refer to these features of the Sun-images. These gestures are confined to north India while south Indian Sun-images  $^{47}$  are free from this foreign influence. The existence of a large number of Sun-temples  $^{48}$  in western part of India where the Magas first established a Sun-temple at Mūlasthāna (Modern Multan) is again a pointer in the direction that the Maga-priests were responsible for this new tradition. These two interconnected traditions were materially instrumental in propagating the Suncult which got new life and vigour.

The advent of the Magas helped in the popularisation of certain customs and fashions such as the exposure of the dead, the udīcyaveša, the high boots, the marriage markets in the north-west India in the 4th century B.C. The creation of a special class of Sun-priests in the Indian society and their absorption shows social mobility of Indian social order. Thus the Indian Sun-priests exerted powerful influence on the Sun-cult, caste-system and customs and manners of Indians in general.

#### VI

## The Absorption of Indian Sun-Priests

The acceptance of these Sun-priests in Indian society presents another facet of the Maga-problem. It appears that they remained neglected for centuries after their first appearance in the fifth century B.C. as they are passed in silence by the orthodox Indian literature till the 5-6th centuries A.D. No doubt, the presence of Sun-images with Iranian features from the Kuṣāṇa period onwards proves their popularity among the foreigners and unorthodox sections of Indian society during two centuries before and after the Christian era. It appears that the orthodox sections of Hindu Society had to accept them by the 4th-5th century A.D. on account

<sup>45.</sup> Ch. 57, 46-48.

<sup>46.</sup> Ch. 124,13-30.

<sup>47.</sup> See Rao, T.A. G., Elements of Hindu Iconography, Vol. I, II pp. 299-316.

<sup>48.</sup> Srivastava, op. cit. 1972, pp. 355 ff.

<sup>49.</sup> Yadava, B.N.S., in Kushan Studies, ed. G. R. Sharma, Allahabad, 1968.

of their immense popularity in the pre-Gupta society. The Gupta period has been famous for assimilative trends. Their policy of religious toleration and their efforts to assimilate and synthesise divergent traditions-orthodox as well as unorthodox-had its impact upon the Maga-problem also. By the middle of the 6th century A.D. they were absorbed in the orthodox Hindu society as is evident by the prescription of Magianised Sun-worship in the Samba and Bhayisya Puranas whose lower limits go to 6th century A.D.,50 though the material of the Samba Purana was rewritten in the Bhavişya Purāna by the 10th century A.D. That they attained a status equal to that of the Brāhmaņas at this time can be seen from a manuscript dated 550A.D, found in Nepal in which the Brāhmanas and the Magas are given equal status.<sup>51</sup> Varāhamihira's instruction for making Sun-images according to Iranian tradition is also a proof in favour of the thesis that they were absorbed in the Hindu society by the middle of the 6th cetury A.D. It is also significant to find out that Sun-images of the Gupta period contain alien features but efforts have been made there to Indianize them.

#### VII

## Factors for Magian Success

Another aspect of the problem is concerned with the factors responsible for the wide popularity which they commanded and which had been eventually responsible for the increased vigour of the Sun-cult after the Christian era. The proselytizing spirit of the Magas, the state support that they enjoyed under foreign rulers i.e. the Indo-Greeks, the Scythians, and the Kuṣāṇas, the propaganda of the benefits of the Sun-worship, especially its curative property, their contribution towards image-making and temple-building for public worship of Sūrya whose absence must have been felt before, their allowance to extend religious privileges to women and men of lower caste—all these factors must have contributed towards their temporary success but ultimately they lost their individuality since there was nothing distinctive about the tradition and it was probably overwhelmed by the Tāntric movement of early medieval India.

<sup>50.</sup> Hazra, R.C., Studies in the Upa Purāņas, Vol. I, p. 57.

<sup>51.</sup> Indian Antiquary, 1911, Jan, p. 18.

#### VIII

## Problem of Groups among Indian Sun-Priests

It is generally believed that the different names of Indian Sun-priests are different designations of one and the same Iranian tradition of the Sun-priests. It is indicated in the  $S\bar{a}mba$  Purāṇa that the Magas came to be divided into two groups—the Magas and the Bhojakas later on degraded as the Yājakas. They were so distinguished because the Magas used to meditate on the syllable 'M' while the Yājakas or Bhojakas worshipped the Sun by burning incense, offering garlands and various other articles and muttering mantras though the aim of both is the attainment of emancipation through Karmayoga to the Sun who resides in the phenomenal Sun and is both sakala and niskala.

Recently Heinrich von Stietencron<sup>52</sup> has propounded a revolutionary thesis that there were two distinct groups of Indian Sunpriests-the Magas and the Bhojakas. The main basis of Stietencron is textual. In his opinion the author of the original chapter of the Samba Purana is not familiar with the term Bhojaka. There is no genuine reference to the term Bhojaka in the first group of the Samba Purana. The two references to Bhojaka at 27.3 and 36.37a of the printed edition of the Samba Purana do not agree with India office library manuscript and hence are inserted by the printer under the influence of the Bhavisya Purana which was printed at the same press two years earlier. Thus the Magas and the Bhojakas are distinct two groups with difference in their origins, religious fundamentals and their social status (the Magas enjoyed high status while the Bhojakas were degraded as low-apānkteya-not to sit in the same line). But the thesis has been disproved by the discovery of the term Bhojaka in the original chapters of the Sāmba Purāna in the manuscripts of Asiatic Society, Bengal and in the absence of the foundation on which this thesis was built other arguments stand discredited automatically. It appears to be a myth created by Stietencron which seems to explode in view of these findings which I had the occasion to discuss at the VIIth World Sanskrit Conference, Lieden recently in my paper 'Two Distinct Groups of Indian Sun-priests: An Appraisal.'53 As such there

<sup>52.</sup> op. cit.

<sup>53.</sup> Purānam, July 1988.

appears to be only one foreign tradition of Sun-priests in India—the Magas from eastern Iran and different names are simply designations created by different historical circumstances, and acculturations. These priests enjoyed social respect till 8th century A.D. and even in present day India they are equal citizens with equal opportunities.

To conclude and recapitulate, the Indian Sun-prients were known by various designations-Magas, Bhojakas, Yājakas, Śākadvipiya Brāhmaņas etc. and they came from the Śākadvipa which may be located in Hilmand Sistan region of Afghanistan (formerly in eastern Iran). They came in three waves-the Achamenid invasion (5th-4th centuries B.C.), the Saka-Kuṣāṇa period (Ist-2nd century A.D.) and lastly in the 6th-7th centuries A.D. as a reaction to Islamic invasion in Afghanistan. They started the tradition of the worship of the Sun-image in temples and gave new vigour and popularity to the Indian Sun-cult. They were absorbed in Hindu society as Brāhmaņas by the 5th-6th centuries A.D. They were degraded socially after the 8th century A.D. due to many objectionable practices of the Bhojakas.<sup>54</sup> But at present they are integral part of the Brāhmana caste in India. Thus the saga of Indian Sun-priests is full of romance, significance and mythical ecstasy.

<sup>54.</sup> Lindkner, Cgr., Buddhist References to old Iranian Religion, Acta Iranica, Leiden, 1988 (in print)

### KALPASŪTRAS IN THE PURĀŅAS

#### By

### RAM SHANKAR BHATTACHARYA

### The name Kalpa

The Purāṇas are found to contain a few valuable pieces of information about Kalpa or the Kalpasūtras¹ and a large number of passages about its subject matter. Commentaries of the Kalpasūtras are also mentioned in the Purāṇas.² It is needless to say that the Puranic account of the Kalpa-sūtra is based on Vedic tradition.

Kalpa is a masculine word. It is however rarely used in the Purāṇas in neuter (इतिहासपुराणानि छन्दः कल्पानि भ्यन्ते, Sk. Puruṣottama. 32.29) which must be taken as an example of Puranic licence.

Kalpa is hardly referred to by other names. The word Vedasūtra has undoubtedly been used for Kalpasūtra in Sk. Nāgarakhaṇḍa 129.71 (कात्यायनं युतं प्राप्य वेदस्त्रस्य कारकम्). The commentator Śrīdhara takes anuvāka in the sense of Kalpasutra while commenting on Viṣṇu-p. 1.22.82 (Anuvākāśca.....). The meaning is doubtful; the word anuvāka has been used in many places in the Purāṇas and the epics, but nowhere it seems to mean Kalpasūtra.

<sup>1.</sup> The compound word Kalpasūtra contains two words kalpa and sūtra. Kalpa means that in which the process of performing sacrifices has been conceived; sūtra means that which by using samjñā, paribhāṣa etc. supplies information about the performance of yajña (Tantravārttikā 1.3.11); विधानं कल्प इतिकर्तंत्र्यता इत्यर्थ: (Śabara's bhāṣya 11.2.28). कल्पः सूत्रग्रन्थः, अनुष्ठयेक्रमः कल्पः, Ānandagiri on Muṇḍaka-up. 1.1.5). On सकल्प (a name of Śiva), Nilakaṇṭha remarks: यज्ञकल्पकेन प्रयोगिविधिविचारेण सहितो यीमांसान्यायसंषः (Anuśāsana-p. Ch. 17).

<sup>2.</sup> सभाष्यकल्पसूत्रै: (Sk. Purusottama, 17.47).

<sup>3.</sup> See Bhāgavata-p. 3.13.32: Śānti-p. 10.1; 47.26.

### Kalpa-one of the Vedāngas

In the Puranic passages enumerating the six aigas (accessories) of the Vedas, Kalpa is invariably mentioned. It is remarkable to note that the name is read in the second place, which is evidently in accordance with Vedic tradition (see Mundaka Up. 1.1.5: शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति).

From Nāradīya 1.51.8 it appears that each śākhā of the Vedas has its own Kalpasūtra.<sup>5</sup>

The Viṣṇudharmottara identifies six deities with the six aṅgas. It identifies Kalpa with Brahmā, the creator (কল্পা স্বর্মা সকীবিব:, 3.73.44).

# Closer relation of the Kalpasūtras with the Vedas

Though the Kalpa is regarded as one of the six angas of Veda yet the Puranic statements enumerating Kalpa separately from other angas undoubtedly show that Kalpa is more elosely connected with the Vedas than the other angas. Expressions like मन्त्र-नाह्मण-कल्पै: (Vāyu-p. 59.138) also show a closer connection of Kalpa with the Veda.

The peculiar connection of the Śrautasūtra (one of the three subdivision of Kalpa) with the Vedas seems to be the basis of this closer connection. It is wellknown that (i) the Śrautasūtras have

- 4. शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं ज्योतिषं तथा। छन्दः शास्त्रं षडेतानि वेदाङ्गानि विदुर्बुधाः ॥ (Nāradiya-p. 1.50.10); शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषं षडङ्गानि भवन्त्येके (Devi-p. 107.24-25); शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्द एव च । ज्योतिषं चापरा विद्या (Linga-p. 1.85. 52b-53a); शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्द एव च । ज्योतिःशास्त्रं न्यायिवद्या सर्वेषामुपबृंह्णम् ॥ (Kūrma-p. 1.2.266). See also Agni-p. 1.15b-16a Here six aṅgas are mentioned along with Mimāmsā and other vidyās.
- 5. कल्पसूत्राण्यपि प्रतिशाखं शाखान्तराघीतेन न्यायप्राप्तरूपेण च अङ्गेनोपेतस्य प्रतिपन्नस्य कर्मणः प्रतिपादनेन (Skanda on Nirukta, p. 3).
- 6. कल्पसूत्रमतः परम् । वेदाङ्गानि (Saura-p. 26.5-6); एकां शाखां सकल्पांश्च षड्भिरङ्ग रिघीत्य च (Sk. Kumārikā 5.114).

a high position in the eyes of the yājāikas; and that (ii) the Śrautasūtras are in conformity with the Brāhmana works (one of the two portions of the Vedas) so far as the sacrificial acts are concerned. The word Srauta used in the name Srautasūtra also shows its closer connection with the Vedas.7

### Is Kalpa one of the materials of the original Pnrana-samhita?

While speaking the composition of a Purana-samhita by Vyāsa, the Visnu-p. declares:

> आख्यानैश्चाप्यपाख्यानैर्गाथाभिः कल्पशुद्धिभिः। प्राणसंहितां चक्रे प्राणार्थविशारदः॥

(3.6.16; see also Vāyu-p. 60.21 and Brahmānda-p. 1.34.21).

The verse says that like ākhyānas, upākhyānas and gāthās, Kalpasuddhīs were also incorporated by Vyāsa while composing the original Purāna-samhitā. Kalpasuddhi may be taken to mean the religious matter (rites and customs) described in the Puranas. Since the use of the word suddhi has no relevance, the import of the word is doubtful. Sridhara's explanation of कल्पशद्धि as वाराहादि-कल्पनिर्णय does not seem to be correct. The reading कल्यजीक्ति in Brahmānda-p. 1.34.21 is also not quite happy.

The Vayu-p. (60-21) has the reading कुलकर्मीभ: which does not suit here, for karmans may properly be included in the first three elements. It is interesting to note that Jivagosvāmin reads दिजसत्तमा: (a word in the vocative case) in the place of Kalpaśuddhibhih while quoting the Vayu-verse in his Tattvasandarbha (p. 25).

The closer connection of kalpa with the Vedas may be 7. known from other authoritative works also. The Kalpasūtra-adhikarana of Pūrvamīmāmsā (1.3.11-14) refers to the Śrauta-sūtras only. Yāska's remark त्रिधा बद्धो मन्त्रज्ञाह्मण-कल्पै: (Nirukta 13.7) undoubtedly shows a closer connection of Kalpa with the Veda. Kalpa is referred to by the word छन्द:कल्प in Apastamba Dharmasūtra 2.4.10. The use of the word Chandas with Kalpa is significant and deserves to be considered in this connection.

Since both the reading and the meaning are doubtful it is better not to consider the aforesaid verse seriously at the time of discussing what the Puranas have to say about the Kalpasūtras.

### Purpose and nature of Kalpa

From Puranic statements it appears that the purpose of Kalpa is to enable a person to perform Vedic acts easily without any doubt about the order of acts. etc.8

The assertion that the five kalpas of the Atharvaveda (namely Naksatrakalpa etc.) are helpful to the purohitas9 also shows the purpose of Kalpa.

The nature of the Kalpasūtra has been shown in Visnudharmottara-p. 3.17.1 as follows:

> मन्त्राः सत्राह्मणाः प्रोक्तास्तदर्थं ब्राह्मणं स्मृतम्। कल्पना च तथा कल्पाः कल्पश्च ब्रह्मणस्तथा।।

Though the reading of the second half seems to be slighly corrupt and as such the meaning of the verse cannot be determined fully, yet we can take it to mean that the purpose of the Kalpasūtra is to describe Vedic acts10 in such a way that there will arise no doubt at the time of performing the acts so far as the procedure is concerned.

The role of the Kalpasūtra is clearly stated in D. Bhag. 5.22.4.11 The expression ਜੰਗਬਿਰ shows the characteristic of these sūtras.

## Division of Kalpasütra

There is no express mention in the Puranas that the Kalpasūtras have three branches, namely Śrauta, Grhva and Dharma.

अथातः संप्रवक्ष्यामि कल्पग्रन्थं मुनीश्वराः। यस्य विज्ञानमात्रेण स्यात कर्मकुशलो नरः ।। (Nāradīya-p. 1.51.1).

<sup>9.</sup> Visnudharmottara-p. 2.5.3b.

Cp. कल्पो वेदविहितानां कर्मणामान्पूर्ण्येण कल्पनाशास्त्रम (Vargadvayavrtti, p. 3).

<sup>11.</sup> उपचारपरा नूनं वेदमन्त्राः सहस्रशः। वाञ्छितार्थंकरा नूनं सूत्रैः संलक्षिताः किल ।। (D. Bhag. 5.22,4).

They are however mentioned in many places of Puranas. 12

Grhya-sūtras are often referred to in the Purānas. The popularity of grhya rites seems to be the reason for the frequent mention<sup>18</sup> of Grhyasūtras in the Purānas. Sometimes the word sūtra even refers to a grhya-sūtra; see Siva-p. 1.20 2 (स्त्रोक्तविधना स्नात्वा"").

The Puranas sometimes use the word svagrhya14 instead of grhya only. The adding of sva before grhya is significant. It is used to indicate that one should follow one's own Grhyasūtra (i.e. the Grhyasūtra which was followed by his ancestors). It is expressly stated in the Puranas that since one who rejects his own sūtra becomes associated with demerit, one should not disregard one's own sūtra.35

### The five kalpas of Atharvaveda

A few Purāņas speak of five kalpas, namely Naksatrakalpa, Vedakalpa or Vaitānakalpa, Sāmhitā-kalpa, Angirasa kalpa and

- मया श्रौतानि कर्माण कूर्वता (Padma p. 494.86). Padma p. 6. 12. 280.54-56 speak of श्रौत, स्मातं and आगमोक्त अर्चन in the forms of वैखानस. वासिष्ठ and पाञ्चरात्र respectively. Most probably Smarta Vasistha is the same as the Vasisthadharma-sūtra. The expression dharmaśāstra in the verse मन्वित्रविष्णहारीत """धर्मशास्त्रप्रयोजकाः (Br. Dh. P. 1.29.24-25) refers to the Dharma-sūtras as well as the Smrtis composed by the sages mentioned here.
- गृह्यकारेण (Kurma-p. 1.3.84); स्वगृह्योक्तविधानेन (Padma-p. 13. 4. 104.27; Bhavişya-p. 2.2.19.181; Sk. Venkatācala 6.55; Sk. Mārgaširṣa 12.54; स्वस्वगृह्योक्तक्रमेण (Devibhāg. 12.7.15).
- स्वगृह्यचोदितं कमं (Br. Nar. 22.10); स्वगृह्योक्तविधानतः (Br. Nar. 14. 26.50).
- 15. यः स्वसूत्रमतिक्रम्य परसूत्रेण वर्तते ।। अप्रमाण मूर्षि कृत्वा सोऽप्यधर्मेण युज्यते । तस्मात् सर्वप्रयत्नेन स्वसूत्रं न विलङ्घयेत् ।। (V. Dh. U. 2. 127. 48b-49), The word sūtra in this and similar verses chiefly refers to Grhya Sūtra. Sūtra in similar verses may refer to any of the branches of Kalpasūtra according to the nature of context.

Santikalpa and connect them with the Atharvaveda<sup>16</sup> or with a purohita well-versed in the Atharvaveda. The Nagarakhanda of the Skanda-p. reads कल्पोक्तानि चतुर्थे च (278.109). Caturtha refers to the Atharvaveda and as such this statement also connects the kalpas with the Atharvaveda.

It is curious to note that the Bhāgavata-p. takes the words Nakṣatrakalpa, Śānti, Kaśyapa, Āṅgirasa and others as the names of the authors of the five Kalpas (12.7.4). This process of referring to names is hardly found elsewhere. The commentator Śridhara simply remarks that the authors of the Kalpas are called by the names of the Kalpas (नक्षत्रकल्पादीनां कर्तार: तत्तन्नामभिष्ट्यन्ते). The respective subjects of these kalpas have been stated in Nāradīya-p. 1.52.3-7.17

<sup>16.</sup> नक्षत्रकल्पो वेदानां संहितानां तथैव च ॥ चतुर्थः स्यादाङ्गिरसः शान्तिकल्पश्च पञ्चमः। (Viṣṇu-p 3.6.14b-15a). This is found in Nāradīya-p. 1.52.2 also. नक्षत्रकल्पो वैतान स्तृतीयः संहिताविधः॥ चतुर्थोऽङ्गिरसः कल्पः शान्तिकल्पश्च पञ्चमः। (Viṣṇudharmottara-p. 2. 5. 3b-4a; Vāyu-p, 61. 53b-54a; Brahmāṇḍa-p. 1. 33. 61b-62a); नक्षत्रकल्पो वैतानश्च संहिताविधिराङ्गिरसः। शान्तिकल्पश्च पञ्चते अथवंस्य भवन्ति हि॥ (Devi-p. 107. 45; Mark the use of the word Atharva ending in a. which is used in other Purāṇas also; See Padma-p. 5. 31. 43; Viṣṇu-p. 5. 1. 36; अथवंशब्दोऽकारान्तो नान्तश्च, Nārāyaṇa's sub-comm. on Muṇḍaka-up, 1. 1. 1. Authorship of the verse नक्षत्रकल्पो....... is attributed to Upavarṣa by Sāyaṇa in the introductory part of his bhāṣya on the Atharvaveda.

As to why these kalpas belong to the Atharvaveda only and not to any other Veda is a matter of grave consideration. These kalpas are found to have no connection with Srauta rites; on the other hand they seem to be connected with secular results. This may be one of the reasons for connecting these kalpas with the Atharvaveda only

It is said in the Nagarakhanda of the Skanda-p. that in olden times there were 100 Kalpas of the Atharvaveda and that it was Pippalada who reduced the number of Kalpas into five. 18 This seems to indicate grave changes that occurred in the composition of the Atharvayeda from time to time.

### Authorship of Kalpasūtras

The word kalpakāra used in the Purāņas (Sk. Purusotjama 17.54 etc.) means the auother of a Kalpasūtra. About the authorship of the Kalpasūtra the Purāņas assert that the rsiputras are the pravaktrs i. e. authors of Kalpasūtras : ऋषिपुत्राः प्रवक्तारः कल्पानां

> In his bhāsya on the Atharvaveda (Saunaka recension) Sayana has given a precise account of the matters dealtwith in these five Kalpas : तत्र साकल्येन संहितामन्त्राणां शान्तिक-पौष्टिकादिकमंसु विनियोगविधानात् संहिताविध नीम कौशिकं सूत्रम्... तथा वैतानसूत्रे दर्शपूर्णमासादिषु अयनान्तेषु त्रयीविदितकर्मसु ब्रह्मा ब्राह्मणाच्छंसी आग्नीध्रः पोतेति चतुर्णाम ऋत्विजां कर्तव्यं प्रतिपाद्यते.... नक्षत्रकरुपेऽपि प्रथमं कृत्तिकादिनक्षत्रपूजाहोमादि । ततोऽदभतमहाशान्तिः. नैऋंतकर्म,अमृताद्या अभयान्तास्त्रिंशन्महाशान्तयो निमित्तभेदेन प्रतिपादिताः । ......तथाऽङ्गिरसकल्पे अभिचारकर्मादौ कर्तृकारियतृसदस्यानां स्वात्म-रक्षाकरणम्......। शान्तिकल्पेऽपि प्रथमं वैनायकग्रहगहीतलक्षणानि । तच्छान्तये संभाराहरणम्.....।

18 एष [पिप्पलादः] चाथर्वणं वेदं शतकल्पं सिवस्तरम् । शतभेदं च नवधा पञ्चकल्पं करिष्यति ।। पिप्पलादतरोरेष रसं संभक्षयिष्यति । पिपपलाद इति स्यातस्ततो लोके भविष्यति ।। (Sk. Nagarakhanda 174. 23-24): अथर्ववेदो यश्चैष शतशाखो विनिर्मितः। शतकल्पश्च गृढार्थौ भपानां कार्यंसिद्धये ।। नवशाखः पञ्चकल्प स्त्वया कार्यः सूखावहः। (Nāgarakhanda 174. 50-51a); see also Revākhanda Ch. 42 and Brahma-p. 48.23.

ब्राह्मणस्य तु<sup>19</sup> (Brahmāṇḍa-p. 1.33.22). The word rṣiputrāḥ is to be taken not in the literal meaning of 'the sons of rṣis' but in the sense of 'तत्पुत्रपोत्रनसार:' (See Āryavidyāsudhākara p. 29-30). The rṣiputras are said to have composed new Vedic recensions from earlier samhitās by making various kinds of changes. 20 All these tend to show that persons belonging to the same tradition composed the Vedic as well as the Sūtra works.

### Authors of Kalpasütras

Though the Purāṇas contain names of the authors of Vedic Samhitās in their chapters on Veda-Śākhā-vibhāga²¹ yet they have no chapter showing the names of the authors of Kalpasūtras. Sometimes the Purāṇas refer to the authors of the Kalpasūtras indirectly. As for example in connection with the birth of the Maruts Āpastamba is said to perform the putreṣṭi sacrifice (Matsya-p. 7.33-34). This may be taken as referring to the Āpastamba Śrautasūtra known to the author of the Matsya-p.

Kātyāyana is said to be the author of a Śrautasūtra in the Nāgarakhaṇḍa of the Skanda-p (कात्यायनाभिषानं च वेदसूत्रस्य कारकम्, 129.71). Kātyāyana was the son of Yājñavalkya and Kātyāyani (130.3),<sup>22</sup> It undoubtedly refers to the extant Kātyāyana Śrautasūtra. The Purāṇa further informs us that he was well-versed in sacrificial acts and that he had a son Vararuci by name (कात्यायनाभिषानं च यज्ञविद्याविचक्षणम् । पुत्रो वरुष्चिर्यस्य, 131.49-49).

<sup>19.</sup> It is to be noted that while Kalpa is used in plural number, Brāhmaṇa is used in singular number—an anomaly which requires to be solved. A similar anomaly is found in the passage ब्राह्मणं कल्पसूत्राणि मन्त्रप्रवचनानि च found in several Purāṇas (see footnote no. 23).

<sup>20.</sup> ऋषिपुत्रैः पुनर्वेदा भिद्यन्ते दृष्टिविश्वमैः। मन्त्रब्राह्मणविन्यासैः स्वरवर्ण-विपर्ययैः॥ This with other relevant verses are found in Vāyu-p. 58. 10-18; Brahmāṇḍa-p. 1. 31. 10-18; Kūrma-p. 1. 29. 43-44; Liṅga-p. 1. 39. 57-60; Matsya-p. 144. 10-13.

<sup>21.</sup> Viṣṇu-p. 3. 4-6; Vāya-p. 60-61; Brahmāṇḍa-p. 1. 34-35, Bhāgavata-p. 12. 6-7; Agni-p. 271. 1-10.

<sup>22.</sup> Cf. अथ ह याज्ञवल्वयस्य द्वे भार्ये वभूवतुः, मैत्रेयी च कात्यायनी च....... (Br., Up. 4. 5. 1).

## Time of the composition of the Kalpa-sūtras

It appears that the authors of the Purāṇas were aware of the fact that the Kalpasūtras were composed long after the composition of the Vedic Samhitās. That is why they emphatically declared that the Brāhmaṇas, the Kalpasūtras etc. were composed in the Dvāparayuga<sup>23</sup> (the third  $y\bar{u}ga$ , Satya and Tretā being the first and second yugas).

# Kalpasūtra passages cited or referred to in the Purāņas

The Purāṇas hardly cite Kalpasūtra passages properly. The Kumārikākhaṇḍa of the Skandapurāṇa cite two passages from the Kalpasūtras which are given below:

- 2. अनृताः हि स्त्रियः सर्वाः सूत्रकारो यदब्रवीत् <sup>25</sup> (6.110).
- 3. There are Puranic passages which seem to be based on some Grhyasūtra though the name of the Grhyasūtra has not been mentioned in the Purāṇas. A clear example of such passages is found in Devibhāgavata 11.20.19b-29a.<sup>26</sup> The passage is evident-
  - 23. ब्राह्मणं कल्पसूत्राणि मन्त्रप्रवचनानि च (Vāyu-p. 58. 14; Linga-p. 1. 39. 60; Brahmāṇḍa-p. 1. 31. 14; Matsya-p. 144.13 (भाष्यविद्यास्तथैव च in the place of मन्त्रप्रवचनानि च); Kūrma-p. 1. 29. 46 (ब्रह्मप्रवचनानि च in the place of मन्त्रप्रवचनानि च).
  - 24 Here Gṛhyakāra seems to be the author of the Pāraskara gṛhya-sūtra; cp. सकुलमिति नकुलम् (2. 7. 11). The statement न कंचिन् मर्मणि स्पृशेत् seems to be based on Pār. Gṛ. Sū. 2. 7. 18 (दृढवतो....मित्रमित्र).
  - 25. It is difficult to identify the Sūtrakāra. It may refer to Baudhāyana-dharma-sūtra 2. 2. 53 (निरिन्द्रिया ह्यदायाश्च स्त्रियोऽनृतिमिति श्वृतिः); See also Manu. 9. 18 (निरिन्द्रिया ह्यम-न्त्राश्च स्त्रियोऽनृतिमिति स्थितिः).
    - 26. प्राचोनावीतिना तच्च कर्तव्यमथ तर्पणम् ॥ १९ सुमन्तुजैमिनिर्वेशम्पायनः पैलसूत्रयुक् । भाष्यभारतपूर्वं च महाभारत इत्यपि ॥ २०

ly based on Aśvalayanagrhyasūtra 3.4.3-4. (प्राचीनावीतिती सर्वेतृष्यन्त्वित).

Almost all of the karmans of the Grhyasūtras and a host of yajñas of the Śrautasūtras are found to have been mentioned in the Purāṇas by using the expressions गृह्य, गृह्यांग्न, गृह्योक्त, कल्पसूत्र, कल्पोक्त, सूत्र etc. In many places these karmans are described in a general way in the Purāṇas (Cp. एषा सर्वपुराणेषु सामान्या पैतृको क्रिया, Varāha-p. 14-51). The Puranic way of describing these karmans will be elaborately dealt with in a separate article in the future.

धर्माचार्या इमे सर्वे तृष्यन्त्वित चकीतंयेत् ।
जानन्ति-बाहिव-गाग्यं-गौतमाश्चैव शाकलः ॥ २१
ब्राभ्रव्य-माण्डव्ययुतो माण्डूकेयस्ततः परम् ।
गार्गी वाचक्तवी चैव वडवा प्रातिथेयिका ॥ २२
सुलभायुक्तमैत्रेयी कहोलश्च ततः परम् ।
कौषीतकं महाकौषीतकं वै तपंयेत् ततः ॥ २३
भारद्वाजं च पैङ्ग्यं च महापैङ्ग्यं सुयज्ञकम् ।
साङ्ख्यायनमैतरेयं महैतरेयमेव च ॥ २४
बाष्कलं शाकलं चैव सुजातवक्त्रमेव च ।
औदवाहि च सौजामि शौनकं चाश्वलायनम् ॥ २५
ये चान्ये सर्व आचार्यास्ते सर्वे तृतिमाप्नुयः ।
Readings in the Purāṇa may be corrected with the help of the Grhyasūtra.

### SUMMARY

## ŚANKARA'S DISCUSSION OF ŚAKTITATTVA

# आचार्यशंकरस्य शक्तितत्त्वविमर्शः

### बलदेव उपाध्यायः

Śańkara was an exponent not only of Advaita-vedānta but also of Tantra. Śańkara's works on both these Śāstras are regarded as highly authoritative. In fact the blend of Nigama (Veda) and Agama (Tantra) is the real basis of Indian culture.

Agamas have their basis in the Veda as may be known from some of the Vedic passages (quoted here with explanation). The goddess Arunā of the Tai. Ār. has been eulogized in the Saundarya laharī of Šankara.

In later times the five agamas called Subhagama-pancaka by Vasistha and others were looked as highly authoritative and were quoted in various works of Tantrika schools.

Gaudapāda, the teacher of the teacher of Śańkara was a great exponent of Tantra. His works Śrividyāratnasūtra and Subhagodayastuti are wellknown treatises on Tantra. Śańkara commented on the former.

Śańkara's Prapañcasāra (based on Prapañcāgama) and Saundaryalaharī are the two standard works on Tantra. The former was commented by Padmapāda, one of the direct disciples of Śańkara. Śańkara's authorship of Prapañcasāra has been accepted by Sāyaṇa and others. His Saundaryalaharī follows the views of the Subhagodayastuti. Śrīvidyā and Lalitāmba are found to have been described in the Saundaryalaharī. The Devibhāgavata also speaks of Lalitāmbā with Hṛllekhā. In the comm. on Lalitātri-śatī Śańkara explains the mantra of Hṛllekhā.

In Saundaryalaharī Śańkara showed superiority of Śakti—a view found in the Subhagodayastuti. The function of Śakti has been expressly stated in Śańkara's bhāṣya on the Brahma-sūtra,

According to Śańkara, brahman (ultimate cause) is not absolutely bereft of śakti. Śańkara asserts that the word śakti may be used to denote parabrahman—in fact śakti and brahman are identical.

The word samayā has been used by Śańkara for Devī Bhagavatī and samaya for Śiva. Functions of both have been described in Saundaryalahari 41. There is sāmya between Śiva and Devī, which is said to be of five kinds. The followers of samayācāra perform internal worship while the followers of kaulācāra perform external worship.

The goddess worshipped by Śańkara is called by such names as Lalitā Tripurā, Tripurasundarī, Ṣoḍaśī and others. The mantra of the goddess has been given in Prapañcasāra.

There were twelve exponents (or sects) of Śrīvidyā, namely Manu etc. Now-a-days only two sects are extant Lopāmudrā (follower of  $H\bar{a}dividy\bar{a}$ ) and Manmatha (follower of  $K\bar{a}dividy\bar{a}$ ). The sect founded by Durvāsas has become extinct; two works of Durvāsas however are in existence; namely (i) Śaktimahimanaḥstava and (ii) Paraśurāma-mahimnaḥstava. Śrīvidyā of the Tāntrikas is the same as  $brahmavidy\bar{a}$  of the vaidikas. The worshippers of Śrīvidyā experience both bhoga and mokṣa.

## ACTIVITIES OF THE ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST

( January 1989-June 1989 )

### Garuda Purana

During the period the constitution of the Text of the Acāra-kāṇḍa is completed. Some complicated readings are yet to be decided and editor Dr. Gangadharan is engaged in finalising those readings. The Critical Apparatus upto chapter 75 is completed. The writing of the Critical Apparatus of further chapters is continuing.

# Critical edition of the Manasa Khanda

Text of the further ten chapters has been constituted and thn text up to chapter 90 is printed herewith.

# Śivadharma And Śivadharmottara Purāņas

Comparision of some manuscripts is done for the collation of the Text.

# Veda-Pārāyaņa.

The text of Taittiriya Śākhā was recited for sive days in the Vyāsa Temple of Fort Ramnagar. The recitation was made by vaidika-pravara Sri Dendukuri Venkat Subrahmanya Somayaji and Śrotā was Pt, Ganeshwara Dravid. The recitation was done from 11th Tithi of bright half of the month Māgha upto Pūrnimā tithi of the same month (Feb. 16-20, 1989). On the conclusion of Pārāyaṇa usual Dākṣiṇā and certificate were given.

# Visitors to Purana Department

During the period the following scholars put their signature in the visitors book.

- 1. Sri Narendra Kumar, Ranchi, Bihar.
- Dr. Parolo
   Dept. of Linguisties, Catholic University, Milan, Italy.
- 3. Sri Avinash Tripathi, Research Scholar B. H. U.

# ACTIVITIES OF THE SISTER TRUSTS (1) MAHARAJA BENARAS VIDYA MANDIR TRUST Dhrupad Mela

The 1989 Dhrupad Mela was the 15th consecutive annual. This was held on the 4th, 5th and 6th of March. The Festival organized by the Maharaja Benaras Vidya Mandir Trust at Tulsi Ghat, Varanasi was inaugurated by Dr. Raghunath Singh. Also present on the dais in the 1st day were Mahant Prof. Veerbhadra Mishra, Dr. Rajeshwar Acharya & Pt. Batukanth Sharma. They all emphasized the importance of Dhrupad and the role of Kashi in continuing the propagation of this rich musical tradition on different levels of musical activities.

On the 6th of March, the Shivaratri day, the 4th Dhrupad Annual was released by the Commisioner Rajiv Ratan Shah and the occasion was graced by eminent singers Ustad Rahim Fahimuddln Dagar, Ustad Sayeeduddin Dagar and Swami Pagaldas. Swami Pagaldas was the recipient of the Swati Tirunal Cash prize awarded to him on the very same day. Prof. Veerbhadra Mishra made all the arrangements faultlessly.

Almost all the eminent musicians from all over the country gave their performance all the three evenings.

# Mangalotsava

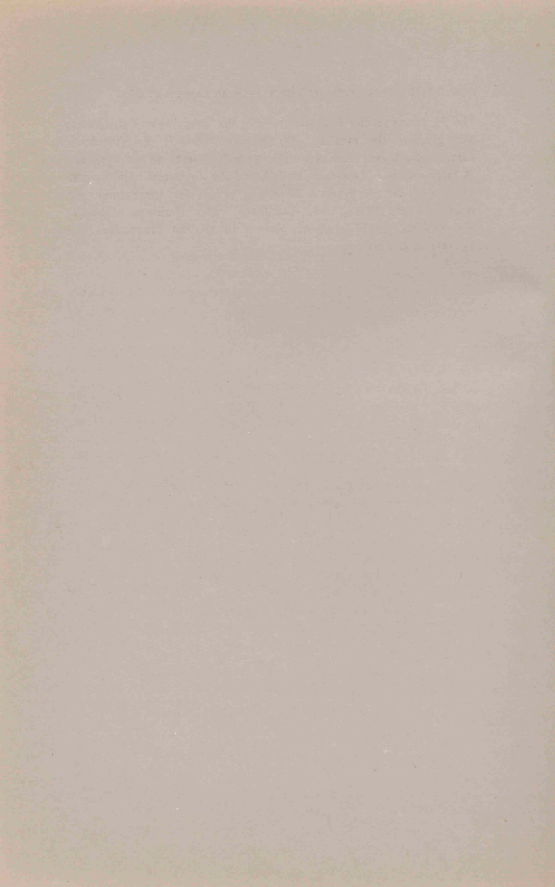
This Trust organised Mangalotsava this year on 28-30 March 1989. Artists of repute from Varanasi city and the Benaras Hindu University participated in the Programme for three days. A good number of officials and dignitaries attended the function. Both types of music, vocal and instrumental, were performed on three days.

## MAHARAJA UDIT NARAIN SINGH MANASA PRACHARA NIDHI

## Navāha Pārāyaņa of Rāmacarita Mānasa In Chakia

The Navāha Pārāyaņa (Recitation for nine days) of the Rāmcarita Mānasa was organised by the Trust in the Kali Temple at Chakia in Vaišākha Sukla Pakṣa (9th May to 15th May 1989).

The Pārāyaṇa (recitation) was held in the morning and discourses were given in the evening. Sri Shambhu Nath Ji, Sri Vasudevacarya and a Vyasa from Ayodhya gave discourses in the evenings. A large number of devotees daily heard the discourses. On the conclusion of the Pārāyaṇa a Bhaṇḍārā (Feast for the Saints) was organised and Prasad was distribited. His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh was present in all the Pravacanas (discourses) in the evening.



पुराणम्

(भाग:-३१; ग्रङ्ग:-२)

**PURĀNA** 

(Vol. XXXI. 2)

संस्कृत-खण्डः

संस्कृतविद्वांसोऽभ्यर्थ्यन्ते यत्ते पुराणपत्रिकायां प्रकाशनार्थम् (१) पुराणगत-दर्शनशास्त्र-धर्मशास्त्रादि-विषयपरान् लेखान्, (२) पुराणोक्त-दुरूहार्थकास्पष्टार्थकवचनव्याख्यापरान् लेखांश्च प्रेषये- युरिति ।

# आचार्यशङ्करस्य शक्तितत्त्वविमर्शः

लेखकः

# पद्मभूषण-आचार्यो बलदेव उपाध्यायः

[ वर्षेऽस्मिन् भगवत्पादानां शंकराचार्याणां द्वादशजन्मशताब्दीमहोत्सवो महता वैभवेनास्मद्देशेऽनुष्ठीयते । अस्माभिरिप आचार्यपादस्मरणार्थम् प्रख्यात-यशसा पण्डितप्रकाण्डेन बलदेवोपाध्यायेन विरचितः आचार्यचरणमतिवषयकः कश्चिन् निबन्घोऽत्र प्रकाश्यते । आचार्यपादमतस्य पुराणानुसारिता लेखेऽस्मिन् स्फुटं प्रतिपादिता ।

आचार्यपादानामुल्लेखः पुराणेऽपि दृश्यते । शिवरहस्यस्य नवमांशे षोडशेऽध्याये, कूर्मपुराणस्य पूर्विवभागे त्रिंशत्तमाध्याये विस्तरेण समासेन च यथाक्रमम् आचार्यचरितमुपर्वाणतम् इति विज्ञेयम् । —सम्पादकः ]

परिव्राजकाचार्यः शङ्कराचार्योऽद्वैतवेदान्तस्य सूक्ष्मिविवेचको महनीयालोचकश्च बभूव । तन्त्रशास्त्रेऽपि तथैवाभूत् अन्तरालोडनिष्णातस्तन्त्रविद्याविचक्षणो मनीषिवरेण्यः । यथाऽद्वैतवेदान्तस्येतिहासे तद्रचिता ग्रन्था नितान्तं
प्रामाणिकतां प्रख्याति च भजन्ते, तथैव शाक्ततन्त्रान्तर्गतित्रपुरासम्प्रदायेऽपि
तिन्नबद्धा ग्रन्था गाम्भीर्यं प्रामाण्यं च समश्नुवते । सन्ति केचन पण्डिताः ये
निगमात् (वेदात्) आगमस्य (तन्त्रस्य) भृशं पार्थवयं मन्वाना उद्घोषयन्ति
स्वीयं मतम्, परन्तु निगमानाम् आगमानां च मञ्जुलसामरस्यमेव भारतीयसंस्कृतेः धर्मस्य च मूलाधारतामुपेत्य विद्योतते नितरामिति ते अनवधानेन
विस्मरन्ति । आगमानां मूलान्वेषणेन निगमानां किमिप सातिशय आश्चर्यकरः
संकेतो नैवाश्चर्यं प्रसूते इति तु नितान्तं तथ्यम् ।

# श्रीविद्यायाः वैदिकं मूलम्

शास्त्रीयग्रन्थेषु आगमस्य निगममूलत्वं सर्वथा समुद्घोष्यते। तस्याः प्राक्तनं संकेतं वैदिकग्रन्थाः बहुषु स्थलेषु स्पष्टाक्षरैः स्वीकुर्वन्ति। तथा च ऋग्वेदीयो मन्त्र एष प्रमाणतयात्रोपन्यस्यते—

चत्वारि ई बिभ्रति क्षेमयन्तो दश गर्भे चरसे धापयन्ते । त्रिधातवः परमा अस्य गावो दिवश्चरन्ति परि सद्यो भन्तान् ॥—ऋग्वेदे ५।४७।४ सायणाचार्येण मन्त्रस्यास्य आधिदैविकं तात्पर्यं सूर्यपरतया निर्दिष्टं स्वीये भाष्ये, परन्तु आदौ वर्तमाना पदद्वयी श्रीविद्यामिप स्पष्टतया संकेतयते । सौन्दर्यलहर्याः टीकाकारो लक्ष्मीधरः स्वीयव्याख्यायामित्थं प्रमाणयित—

षोडशकलात्मकस्य श्रीबीजस्य गुरुसम्प्रदायवशाद विज्ञेयस्य स्थितत्वात् चतुर्णामीकाराणां सिद्धेः मूलविद्याया वेदस्थितत्वं सिद्धम् (पञ्चमपद्यस्य व्याख्यायाम्)

तैत्तिरीयसंहितायां, तैत्तिरीयब्राह्मणे, आरण्यके च विद्यते पूर्वोक्ततथ्यस्य पोषकाणां प्रमाणानां प्रचुरः सद्भावः । तथा च तैत्तिरीये आरण्यके (प्रश्न १-२९) उपलब्धा अरणोपितषद् 'अरुणा'ऽभिधेयाया भगवत्या माहात्म्यं कार्यकलापं च स्पष्टतो वर्णयति । अस्या उपनिषदः द्रष्टा विद्यते अरुणकेतुनामा वैदिक ऋषिप्रवरः । एषा अरुणाभिधेया भगवतो भगवता शङ्कराचार्येण स्वसौन्दर्यलहरीनाम्नि स्तोत्रे वर्ण्यते रमणीयेण पद्यनामुना —

अराला केशेषु प्रकृतिसरला मन्दहिसते शिरीषाभा चित्ते दृषदुपलशोभा कुचतटे। भृशं तन्वी मध्ये पृथुरुरसिजारोहिवषये जगत्त्रातुं शम्भोर्जयित करुणा काचिदरुणा॥

(सौन्दर्यलहरी, ९३ पद्यम्)

आरण्यकवर्णनेन साकं शङ्कराचार्याणां वर्णनं सर्वथा साम्यमुपैति । भगवत्याः चरणयुगलान्तराले प्रवहन्त्या सुधाधाराया विषये तैत्तिरीयब्राह्मणस्य (३।१२।३) मन्त्रेणानेन समता काप्यवश्यं परीक्षणीयाः—

लोकस्य द्वारर्मीचमत् पिवत्रं ज्योतिष्मत् भ्राजमानं महस्वत्। अमृतस्य धारा बहुधा दोहमानं चरणं नो लोके सुधितान् दधातु।।

दर्शाद्यानां पूर्णिमान्तानां तिथीनां विषये परीक्ष्येतां काठकब्राह्मणस्य 'इयं वाव सुरथा' इत्यनुवाकः, तैत्तिरीयब्राह्मणस्थ (३।१०)१) 'संज्ञानं विज्ञानं चेति मन्त्रश्च । एषा तु सामान्यतो निर्विष्टा सूचिनकैव, विस्तरस्तु सौन्दर्यलहर्याः व्याख्याकर्तुः लक्ष्मीधरस्य व्याख्यात एवानुसन्धेय इति ।

वैदिकग्रन्थेषु विहितोऽयं तान्त्रिकतत्त्वसंकेतो गच्छता कालेन वैविध्यमा-पेदे । धारा चेयं शनैः शनैः प्रवहमाना कमपि प्रकर्षं समासादितवती । अस्मिन्नेव युगे 'शुभागमपञ्चकनामकं पञ्चिभामंहिषिभिः प्रणीतं ग्रन्थपञ्चकं तन्त्रग्रन्थेषु

१. अरुणाख्य-भगवतीविषये वामकेश्वर-तन्त्रवचनं निभाल्यताम् । पद्यस्यास्य लक्ष्मीधरी-व्याख्यायां ५३ पृष्ठे (मैसूर संस्करणम् )

महतीं ख्याति समासाद्य विराजते नितराम् । विसष्ठसंहिता, सनकसंहिता, शुकसंहिता, सनन्दनसंहिता, सनत्कुमारसंहिता चेति संहितापञ्चकं शुभागम-पञ्चकिमिति नाम्ना समापेदे कामिप ख्याति भूयसीम् । समुपलभ्यन्ते नाना समुद्धरणानि एतेभ्यो ग्रन्थेभ्योऽनेक-तान्त्रिकग्रन्थेषु । सौन्दर्यंलहरीटीकायां पूर्वनिर्दिष्टायां समुपलभ्यमानानि उद्धरणानि बहूनि षोडशशतीपूर्वकालिकतामेव एतेषां ग्रन्थानां ध्रुवं प्रमाणयन्ति ।

आचार्यशङ्करस्य परमगुरुः गोविन्दाचार्यशिष्यो गौडपादाचार्यः श्रीविद्यासाहित्यसंवर्धने लब्धवर्णः तन्त्राचार्यो बभूव। एतस्य विश्रुते रचने बभूवतुः—श्रीविद्यारत्नसूत्रनाम्नी एका, सुभगोदयस्नुतिनाम्नी अपरा चेति। प्रमेयबहुलस्य श्रीविद्यारत्नसूत्रस्य टीकापि विद्यते आचार्यशङ्करेण प्रणीता । सुभगोदयस्तुतिः द्विप्रकारा समुपलभ्यते—दीर्घवृत्तैः ५२ पद्यैः, केवलम् अनुष्टुप्-छन्दोभिः निबद्धा चापरा।

प्रथमस्योदाहरणं यथा-

भवानि त्वां वन्दे भवमहिषि सिन्चत्-सुखवपुः पराकारां देवीममृतलहरीमैन्दवकलाम् । महाकालातीतां कलितसरणी कल्पिततनुं सुधासिन्धोरन्तवंसितमिनशं वासरमयीम् ॥

अनुष्टुम्मयैः पद्यैर्निमिता चापरा सुभगोदयस्तुतिः लक्ष्मीधरेण पूर्वोक्तायां स्वीय-टीकायां यत्र तत्रोद्धृता विराजते। तस्याः व्याख्या आचार्यशङ्करेणोपनिवद्धाः विद्यते प्रथमा। द्वितीया तु लक्ष्मीधरस्यैव कृतिरिति निभालयन्तु विपश्चितः। सौभाग्यभास्करादवगम्यते लल्लकृताऽन्यैवासीत् काचित् प्रख्याता व्याख्या। इत्थं कामिप विस्तृतां प्रख्यातिमापद्यमानेयं सुभगोदयस्तुतिः तन्त्रग्रन्थेषु महिमानमाधत्ते। गौडपादाचार्यस्य तान्त्रिकरचनायाः प्रभूतप्रभावो लक्ष्यते शङ्कराचार्यस्य तान्त्रिकरचनासु। नेदं विस्मर्तव्यं तन्त्रजिज्ञासुभिवद्वद्वरेण्यैर्यद् यथा अद्वैत-वेदान्तस्य माण्ड्वयकारिकासु प्रख्यापको गोडपादाचार्यः त्रिपुरातन्त्रेऽपि वैदुष्यं नूनं प्रकटयति, तथैव शङ्कराचार्यस्य रचनास्विप अद्वैतवेदान्तस्य त्रिपुरा-तन्त्रस्यापि च मञ्जुलं सामरस्यमुपलभ्यते तज्जैः। शङ्कराचार्यस्य तन्त्रतत्त्वाभिमिर्शणी कृतिद्वयो तान्त्रिकसाहित्ये प्रागल्भ्यं भजमाना विराजते। तत्रैका प्रपञ्चसारः अपरा सौन्दर्यलहरो चेति। प्रपञ्चागमस्य सारसंकलनात्मकोऽयं प्रपञ्चसारः सम्पूर्णतन्त्रग्रन्थरूपेण भजित कामिप ख्याति विपुलाम्। आचार्य-शङ्करस्य साक्षात् शिष्येण पद्मपादाचार्येण विवरणनामकव्याख्यानेन मण्डितोऽयं

१. सरस्वतोभवनग्रन्थमालायां वाराणसीतः प्रकाशिता ।

ग्रन्थस्तन्त्रग्रन्थेषु कामपि प्रामाणिकतामाधत्ते निर्भराम् । २२ पटलेषु विभक्तेयं रचना सार्धसहस्रद्वयं प्रायशोऽनुष्टुभां धारयति । अत्र चादौ एकादशपटलेषु विविधानां देवतानां रूपं जपम् अनुष्ठानिविधि फलादिकं च सर्वं व्यवस्थितरूपेण वर्णयति प्रामाणिकोऽयं ग्रन्थः। सूतसंहितायाः पराशरसंहितायाश्च टीकायां माधवाचार्यः प्रपञ्चसारनिर्मातृत्वेन स्मरति शङ्कराचार्यम् । शारदातिलकस्य तन्त्रग्रन्थस्य व्याख्याकारो राघवभट्टोऽपि समर्थयतीममेव सिद्धान्तम्। सौन्दर्य-लहरी शङ्कराचार्यस्य प्रामाणिकी रचनेति विषये नो विराजते मतवैविध्यं समालोचनापरायणेषु पण्डितप्रवरेषु। प्रायशः त्रिशद्व्याख्यानानि मण्डयन्ति ग्रन्थिममम्। गौडपादाचार्यस्य सुभगोदयस्तुतिपरम्परामनुसृत्य प्रणीतेयं स्तुतिरिति च बहुशः स्वाभिप्रायं प्रकटयन्ति । आसु टीकासु सर्वप्राचीना व्याख्या विराजते सुरेश्वराचार्यप्रणीता, प्राकाश्यमप्राप्यापि या हस्तलिखितरूपेण साम्प्रतं र्प्युगेरीमठे तूनं विराजते । अवान्तरटीकासु लक्ष्मीधरप्रणीता व्याख्या नितान्तं प्रख्यातिमासाद्य साम्प्रतं विद्योतते । टीकेयं तन्त्ररहस्यप्रतिपादकत्वेन सविशेषं प्रामाण्यं भजमाना टीकासु अग्रेसरतां समश्नुते कामपि । आसीत् लक्ष्मीधरोऽयम् उत्कलदेशस्य मध्ययुगीनशासकस्य राज्ञः प्रतापरुद्रदेवस्य सभामलंकर्मीणो विद्वद्वरेण्यः । तेनास्याविभविकालः षोडशशताब्दीति नूनं मन्यामहे । प्रतापरुद्र-देवोऽयम् आन्ध्रप्रदेशाधिपस्य राज्ञः कृष्णदेवस्य समकालिकत्वं जामातृत्वं च भजमानो बभुव नितान्तं प्रख्यातनामा विद्यारसिकः स्वयं च काव्यकलामर्मज्ञो भूपालिशरोमणिरिति नूनं समामनित ऐतिहासिकाः। सौन्दर्यलहर्याः आदिमेषु ४१ पद्येषु श्रीविद्यायाः तत्त्विविचनं गम्भीररहस्यानां प्रकाशनं च विराजते। अन्तिमेषु ५९ पद्येषु भगवत्या लिलताम्बिकायाः रूपसौन्दर्यमाधुरी सूभगैः सालंकारै: पदिवन्यासैविभूषिता कामिप आनन्दराशि वितरित साहित्य-रसिकेभ्यः। भगवत्या अलौकिकसौन्दर्यस्य संकेतो देवीभागवतस्य सप्तमस्कन्धे ३९ तमे अध्याये इत्थं स्च्यते—

> सगुणां करुणापूर्णां तरुणीमरुणारुणाम् सौन्दर्यसारसीमां तां सर्वावयवसुन्दराम् ॥ ४० ॥ श्रृङ्गाररससम्पूर्णां सदा भक्तातिकातराम् प्रसादसुमुखीमम्बां चन्द्रखण्डशिखण्डिनीम् ॥ ४१ ॥ पाशाङ्कृशवराभीतिधरामानन्दरूपिणीम् । पूजयेदुपचारैश्च यथावित्तानुसारतः ॥ ४२ ॥

अस्या भगवत्याः पूजावसरे हल्लेखामातृकान्यासस्य विधिरपि पुराणेऽस्मिन् निर्दिष्टो वर्तते । तथा च पुराणवचनम्— हुल्लेखा मातृकान्यासं नित्यमेव समाचरेत्। मूलाधारे हकारं च हृदये च रकारकम्। भूमध्ये तद्वदीकारं ह्रीकारं मस्तके न्यसेत्॥ (देवीभागवतस्य सप्तमस्कन्धे ४० तमाध्याये)

पुराणिमदं हुल्लेखायाः सातिशयं माहात्म्यमिभव्यनिक्ति— हुल्लेखा सर्वमन्त्राणां नायिका परमा स्मृता हुल्लेखादर्पणे नित्यमहं तत् प्रतिविम्बिता तस्माद् हुल्लेखया दत्तं सर्वमन्त्रैः समर्पितम्।

( तत्रैव ७।४०।२८-२९ )

पञ्चदशाक्षरमन्त्रे हल्लेखा वारत्रयं प्रयुक्ता विद्यते । लिलतात्रिशतीभाष्ये शङ्कराचार्यपादा अस्यास्तात्पर्यं वैशद्येन प्रतिपादयन्ति—

हकारः शिवः आकाशबीजत्वात् आकाशविन्नर्लेपः। रेफः विह्नबीजं कायोत्पाद-संनिहितशिक्तमदीश्वरवाचकम् । तथा च हकारयुक्तरेफः शुद्धचैतन्यमेव कारणाविच्छिन्नमिति वदित । ईकारः मन्मथबीजं तत्कारणरक्षकतया स्थितिहेतुं विष्णुरूपं चैतन्यमभिद्धाति । अनुस्वारः तस्मिन्नेव पदार्थं अभिन्निनिमत्तोपादकं लयं वक्ति । तथा च ह्रोमित्युक्ते जगदुत्पित्तिस्थितिलयकारणं चैतन्यं शक्त्या वाच्यार्थः प्रतीयते । अयमेव ह्रोंकारः तटस्थलक्षणं यस्याः सा भगवती ह्रींकार-लक्षणेति निगद्यते । इत्थं ब्रह्मारूपेयं भगवतीति ह्रींकारशब्दस्य तात्पर्यं परिस्फुरित । ( द्र० लिलताविशतीभाष्ये पृ० ४६)

शक्तेः प्रामुख्यम्

जगित कार्यजातं निभालयतां पुरुषाणां न परोक्षमेतत् यत् सर्वत्र विराजते प्रमुखता शक्तितत्त्वस्य । शक्तिमान् कोऽपि जीवो विना शिक्त स्वीयकार्यं सर्वात्मना निष्पादियतुं नैव शक्नोति । आचार्यशङ्करः सौन्दर्यलहर्या आदिमे पद्ये शक्तिया एव विश्वस्य सृष्टियालनसंहारादिष् सर्वेषु कार्यकलापेषु महनीयेषु सातिश्यां माहात्म्यं प्रतिपादयित । तथा च विद्योतमानमेतत् तथ्यं पद्यमेतत् विद्यते—

शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुं न चेदेवं देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमपि।

शक्त्या युक्त एव शिवः प्रभवितं समर्थो भवित । तस्या अभावे तु स स्पन्दनं कर्तुमिप नैव प्रभवित । स्वीयानि अङ्गानि चालियतुमिप नैव धत्ते सामर्थ्यं किमिप । शक्तयाः तान्त्रिकं बीजं भवित इकारेति वर्णः । तद्युक्त एव शिवः शिवतां धत्ते । तस्याभावे तु स 'शव'-रूपमेव भवित । तन्त्रग्रन्था सर्वमान्यां कल्पना- मेतां बहुश अभिव्यञ्जन्ति । तथा च गौडपादाचार्यः स्वीये 'सुभगोदयस्तुति'-ग्रन्थे स्वाभिप्रायं स्पष्टाक्षरैः वर्णयति पद्येनैतेन—

> परोऽपि शक्तिरहितः शक्तः कर्त् न किञ्चन । शक्तः स्यात् परेशानि शक्त्या युक्तो भवेद् यदि ॥ —लक्ष्मीधरव्याख्या पृ० २९

न केवलं ग्रन्थेऽस्मिन्नेव, किन्तु अन्येष्विप ग्रन्थेषु शक्तिवादस्य प्रख्याततमं तथ्यं नूनं प्रतिपादयित वैशद्येन शङ्करः। तथा च ब्रह्मसूत्रभाष्ये तस्य ध्यातव्यं कथनमेतत्—

निह तथा विना परमेश्वरस्य स्रष्टृत्वं सिध्यति । शक्तिरिहतस्य तस्य प्रवृत्त्यनुपपत्तेः ॥ (ब्रह्मसूत्रभाष्ये १।४।३ ) विविधरूपिण्याः शक्तेः कारणादेव सृष्टिकर्मणि वैभिन्यं साक्षात् क्रियते । तथा च शङ्कराचार्यवचनम्—एकस्यापि ब्रह्मणो विचित्रशक्तियोगाद् क्षीरादिवत् विचित्रः परिणाम उपपद्यते । (ब्रह्मसूत्रभाष्ये २।२।२४) ।

शिवः शक्तिमतानुसारेण स्वशक्तिद्वारैव विश्वरूपेण परिणमते । शिवः स्वीया-परिच्छिन्नां सत्तां परित्यज्य परिच्छिन्नो जीवो भवित तद्वूपेण च संसारस्य सुखं दुःखं चानुभवित । वस्तुतः शिवस्य जीवरूपतामादधानस्य यान्युपकरणानि, आवश्यकानि प्रतीयन्ते शरीरेन्द्रियमनोबुद्धचहंकारादीनि, तद्वूपेण भगवती एव ध्रुवेणात्मानमाविष्करोतीति शङ्कराचार्यः सौन्दर्यछहर्यां पद्येनामुना तत्त्विमदं प्रतिपादयित नितरां वैशद्येनेत्थम्—

> मनस्त्वं व्योम त्वं मरुद्दिस मरुत्सारथिरिस त्वमापः त्वं भूमिस्त्विय परिणतायां निह परम् । त्वमेव स्वात्मानं परिणमियतुं विश्ववपुषा चिदानन्दाकारं शिवयुवितभावेन विभषे॥ (सौन्दर्यलहरी ३५ पद्मम्)

आचार्यशङ्करस्य दृष्टौ विश्वस्य कारणभूतं ब्रह्म निःसन्देहं शक्तया नैव भिन्नम्, शिक्तरिप कारणभूतब्रह्मणा सकाशात् नैव भिन्नतामश्नुते, कारणशक्तेः कार्यस्य च ऐक्यात् । शङ्करः कथयित-कारणस्यात्मभूता शक्तिः । शक्तेश्च आत्मभृतं कार्यम् । श्वेताश्वतर-उपनिषद् ईश्वरस्य लिङ्गभेदं जातिभेदं च तिरस्करोति-'नैव स्त्री न पुमानमेषः' (५।१०) इति वचनेन । परन्तु अन्यत्र सैव प्रतिपादयित यद् ईश्वरः स्त्री भवित, पुमान् भवित, कुमारो भवित कुमारी च भवित—

त्वं स्त्री त्वं पुमानसि त्वं कुमार उत वा कुमारी।

इवेताश्वतरीय-वचनानां प्रभावः शङ्क राचार्यपादानां तन्त्रतत्त्वमीमांसाविषये ध्रुवं परिलक्ष्यते । आचार्यपादाः लिलतात्रिश्चतोभाष्ये परब्रह्मणः स्वरूपमनुरुध्य इत्थमामनन्ति—

चकारः निर्गुणब्रह्मणोऽपि सगुणब्रह्मविशेषणसद्भावसमुच्चयपरः सर्वत्रापि द्रष्टव्यः ।

'सिच्चन्मयः शिवः साक्षात्तस्यानन्दमयी शिवा'

इति वचनेन

'स्त्रीरूपां चिन्तयेद् देवीं पुंरूपामथवेश्वरीम् अथवा निष्कलं ध्यायेत् सच्चिदानन्दविग्रहाम्'

इति स्मृत्या च, 'त्वं स्त्री त्वं पुमान्' इति इवेताश्वतरोपनिषदि उपाधिकृत-नाना-रूपसंभवोक्तेश्च । अतएव 'सेयं देवतैक्षत' इत्यादौ (छान्दोग्य उप० ६।३।२) 'तत् सत्यं स आत्मा' इत्यन्ते च श्रुतौ (छान्दोग्य उप० ६।१६।३) नपुंसकान्तस्य, 'स आत्मा' इति पुंल्लिङ्गात्मशब्दस्य एकार्थत्वम् अविविक्षतोपाधिमत्तया तत्त्वं पदलक्ष्यार्थस्यैकत्वात् । तस्मात् तत्त्वं-पदलक्ष्यार्थे सर्वेऽपि गुणा वर्णयितुं संभवन्तीति ह्यग्रीवेण अस्यां त्रिशत्यां बहवः चकारा उपात्ताः । तेन वयं सर्वेषां सर्वत्र न पार्थक्येन प्रयोजनान्तरं पश्यामः । (लिलतात्रिशतीभाष्यम् श्रीरंगम सं० पृ० १६)।

सन्दर्भस्यास्य अयमाशयः संक्षेपेण । छान्दोग्योपनिषदि परब्रह्मणः कृते त्रिलिङ्गशब्दानां प्रयोगः समुपलभ्यते । 'सेयं देवतैक्षत' इति स्त्रीलिङ्गान्तो देवताशब्दः, तत् सत्यमिति नपुंसकपदप्रयोगः, स आत्मेति पुंल्लिङ्गशब्दप्रयोगः । शब्दत्रयमेकमेव परब्रह्म निर्दिशति । अतएव परब्रह्मणः स्वरूपं शक्तिशब्देनापि निर्देष्टुं शक्यते । अतएव शक्तिब्रह्मणोरैक्यं सर्वथा समुचितं प्रतीयते । यद् ब्रह्म, सैव शक्तिः । या शक्तिः तदेव ब्रह्म—इति शङ्कराचार्यपादीयः सिद्धान्तः उपनिषत्सरणिमेव दृढमनुसरित । अत एव अद्वैतवेदान्तानुकूलमेव शाक्ततान्त्रिकं तत्त्व-मिति नूनं प्रतिपादियतुं शक्यते इति विशदं निभालयन्तु तान्त्रिकतत्त्वरहस्यविदो विपश्चितः ।

# 'समया' शब्दस्यार्थः

आचार्यशङ्करो भगवत्याः कृते 'समया' नाम्नः, भगवतः शङ्करस्य च कृते 'समय' शब्दस्य विधत्ते प्रयोगम् । सौन्दर्यलहर्याः ४१ पद्ये उभयोः कार्यंकलाप-मित्थं वृते आचार्यपादः—

तवाधारे मूले सह समयया लास्यपरया नवात्मानं मन्ये नवरसमहाताण्डवभटम्। उभाभ्यामेताभ्यामुदयविधिमुद्दिश्य दयया सनाथाभ्यां जज्ञे जनकजननीमज्जगदिदम्॥ मूलाधारे स्वीयं कमनीयं लास्यं समया विधत्ते । समयश्च राङ्करो नवात्मा आनन्द-भैरवो नविभः श्रृङ्गारादिभिः रसैः महद् अद्भुतं ताण्डवं विधत्ते । मिलिताभ्या-मेताभ्यां मातापितृमत् जगिददं प्रादुर्भवतीति पद्यस्याशयः । 'समया' शब्दस्य शिवेन सह साम्यं यातीति व्युत्पत्त्या भगवतीत्यर्थः स्फुटं स्फुरित । शिवेन साकं शक्त्याः शक्त्या च सह शिवस्य साम्यं परिस्फुरित । लक्ष्मीधरस्य व्याख्यानुसारेण साम्यमेतत् पञ्चविधं भवित—(१) अधिष्ठानसाम्यम् (एका-धारे उभयोः स्थित्या साम्यमेतत् विद्योतते) (२) अनुष्ठानसाम्यम् (सृष्टिकर्मणि उभयोः संलग्नत्वात् साम्यमेतत् भवित ); (३) अवस्थानसाम्यम् (नृत्यकर्मणि उभयोः स्थित्या एतत् साम्यमुभयोः विद्यते), (४) रूपसाम्यम् (जपाकुसुमवदरुण-वर्णात् रूपसाम्यम् ) । तथा च तन्त्रवचनम्—

> जपाकुसुमसङ्काशौ मदघूर्णितलोचनौ। जगतः पितरौ वन्दे भैरवी-भैरवात्मकौ॥

(५) नामसाम्यम्—समयः समयेति नामसाम्यात् इति हेतोः पञ्चिवधं सम-प्रधानयोः शिवयोः स्थित्या समयाशब्देन भगवत्या भैरव्याः समयशब्देन च आनन्द-भैरवस्य च सम्यक् बोधः संपद्यते ।

### समयाचारः

शाक्ततन्त्रे आचारस्य द्वैविध्यं प्रतिपाद्यते—एकः समयाचारः, अपरस्तु कौलाचारः । प्रथमाचारस्य उपासकाः समयिन इति कथ्यन्ते । द्वितीयाचारस्य उपासकाः कौलशब्देन व्यवह्रियन्ते । उभयोः आचारयोरस्ति महत् वैशिष्ट्यम् । लक्ष्मीधरस्य व्याख्यानुसारेण कौलानां पूजा बहिः पूजा भवति । समयिभिस्तु अन्तःपूजा संपाद्यते । लक्ष्मीधरमतानुसारेण हृदयकमले भगवत्या आराधनया अन्तःपूजासम्पादनेन ऐहिकानां आमुष्मिकाणां च फलानां समेषां प्राप्तिभवति । कौलमतानुयायिनां तु बाह्यपूजायामेव विराजतेऽनुरिक्तः । कौलमतं तु चतुष्पष्टया तन्त्रैः प्रतिपादितं वेदविरोधि शूद्रादीनामेकतन्त्राधिकारात् वेदविहितात्, समयाचारात् नितान्तं न्यूनतां भजते । (चतुष्पष्ट्या तन्त्रैः सकलमितसन्धाय भुवनिमिति सौन्दर्यलहर्याः ३१ तमे पद्ये लक्ष्मीधरव्याख्यारभसन्धेया )।

# त्रिपुरा

श्रीशङ्कराचार्यपादैराराध्या लिलता, त्रिगुरसुन्दरी, षोडशीत्यादिभि-रभिधानैः संकेतिता भगवती विद्योततेतराम्। सैव त्रिपुरेति नाम्नापि प्रख्याति लभते। दश महाविद्याः शाक्ततन्त्रेषु प्रसिद्धा वर्तन्ते। तासां नामानि यथा—

- (१) काली, (२) तारा, (३) षोडशी, (४) भुवनेश्वरी, (५) भैरवी, (६) छिन्नमस्ता
- (७) मातङ्गी, (८) कमला, (९) धूमावती, (१०) बगलामुखी चेति । तत्राद्याः

तिस्रः विशेषेण साधकैः उपास्यतां भजन्ते। तत्रापि च षोडश्याः प्राधान्यं वरीवित । सैव त्रिपुरेति नाम्नापि ख्याति भजते सिद्धसम्प्रदाये । त्रिपुराशब्दस्य नैकं तात्पर्यमभिव्यज्यते तत्र ग्रन्थेषु—ितसृभ्यः मूर्तिभ्यः परा प्राचीना पुरातनीति-हेतोः नामरहस्यम् । सा गुणमयातीता त्रिगुणिनयन्त्री शक्तिरिति तात्पर्यम् । सनोबुद्धिचत्तेषु त्रिपुरेषु निवासमादधाना शक्तिः; त्रिमूर्तीनां ब्रह्म-विष्णुमहेशानां जननीत्वेन वेदत्रयोरूपत्वात्, महाप्रलये स्वस्मिन् त्रिलोकस्य लीनभावसम्पादनात्, भगवती त्रिपुरेति आख्यया तन्त्रशास्त्रेषु प्रख्याता वर्तते । वामकेश्वरतन्त्रानुरोधेन ब्रह्म-विष्णु-महेशरूपिणी श्रीविद्यैव ज्ञानशक्तिक्रयाशक्ति इच्छाशक्तिरिति स्वरूपत्रयं भजते । तत्र इच्छाशक्तिः तस्याः शिरोभागः, ज्ञानशक्तिः मध्यभागः, क्रियाशक्तिश्च अधोभागरूपेण विराजते । इत्थं शक्तित्रयात्मकत्वादेव भगवती जगदम्बा त्रिपुरेति समाख्यां समश्नुते । अत एव शङ्कराचार्येण प्रपञ्चसारे संक्षेपेण पद्येऽस्मिन् सर्वासां व्युत्पत्तीनां सार इत्थं प्रतिपादितः—

त्रिमूर्तिसत्त्वाच्च पुराभवत्वात् त्रयीमयत्वाध्वपुरैव देव्याः । लये त्रिलोक्या अपि पूरणत्वात् प्रायोऽम्बिकायास्त्रिपुरेति नाम ॥

स्तुतिमये पद्येऽस्मिन् अस्यैव तत्त्वस्य पुनरावृत्तिर्वण्यंते— त्रिमुखि त्रयोस्वरूपे त्रिपुरे त्रिदशाभिवन्दिताङ्झियुगे। त्रीक्षण-विलसित-वक्त्रे त्रिमूर्तिमूलारिमके प्रसीद मम।।

—प्रपञ्चसारे ८।७३

त्रिपुरेयं त्रिपुरसुन्दरी-ललिता-षोडशीति नानानामभिः तन्त्रेषु व्यवह्रियते । तद्विद्यायाः विषये संक्षेपेण किञ्चिदुच्यते—

त्रिप्रसुन्दरोविद्या

इयमेव पञ्चदशाक्षरी विद्येति समाख्यया शास्त्रेषु प्रसिद्धिमभ्युपेता दृश्यते । अस्या विद्याया उद्धारः श्री शङ्कराचार्यपादैरनेन पद्येन सौन्दर्य- लहर्यामित्थं व्यधायि—

शिवः शक्तिः कामः क्षितिरथ रिवः शोतिकरणः
स्मरो हंसः शक्रस्तदनु च परामार-हरयः।
अमी हल्लेखाभिस्त्रिसृभिरवसानेषु घटिता
भजन्ते वर्णास्ते तव जनि नामावयवताम्।।
(सौन्दर्यलहरी ३२ पद्यम्)

विद्येयं नितान्तं रहस्यात्मिकेति मन्यन्ते तान्त्रिकाः। सोम-सूर्य-विह्नरूपेण त्रिखण्डात्मकोऽयं मातृकामन्त्र इति वर्ण्यते तज्ज्ञैः। खण्डानि वर्णाश्चेत्थं विराजन्ते-

प्रथमं खण्डम् — क, ए, ई, ल, हीं द्वितीयं खण्डम्-ह, स, क, ह, ल, ह्रीं तृतीयं खण्डम्—स, क, ल, हीं चतूर्थं खण्डम्-श्रीं

अस्य पद्मस्य टीकायां लक्ष्मीधरेणेत्थं व्याख्यायि-प्रथमे खण्डे आद्यं वर्णचतुष्टय-माग्नेयखण्डात्मकं विद्यते, द्वितीयं वर्णपञ्चकात्मकं सौरखण्डम्। उभयोः खण्डयोर्मध्ये हीं रूपात्मकं रुद्रग्रन्थिरूपात्मकं विद्योतते । तृतीयखण्डस्य निरूपणं वर्णत्रयी विधत्ते यः सौम्यखण्डात्मना मन्यते । सौरसौम्यखण्डयोर्मध्ये विष्णु-ग्रन्थिस्थानीया भुवनेश्वरीबीजं 'ह्रीं' स्थापितं विद्यते । एकाक्षरात्मकं चतुर्थखण्डं चन्द्रकलारूपेण विराजते। सौम्य-चन्द्रकलाखण्डयोर्मध्ये ब्रह्मग्रन्थिस्थानीयं हल्लेखबीजं स्वीक्रियते । 'श्रीं'—इयमेव षोडशी कलेति व्यवह्रियते । इदमेव बीजं श्रोविद्येति निगद्यते यस्य ज्ञानं गुरुमुखादेवावगन्तव्यमिति लक्ष्मीधरः प्रकटयित (द्रष्टव्यम्-श्रीरङ्गम् संस्करणम् सौन्दर्यलहर्याः पृ० ११९)।

# श्रीविद्यायाः प्रवर्तकाः

श्रीविद्यायाः प्रख्याता उपासका विद्यन्ते द्वादशैव तु । तेषां नामानि-

मनुश्चन्द्रः कुबेरश्च लोपामुद्रा च मन्मथः। अगस्तिरग्निः सूर्यश्च इन्द्रः स्कन्दः शिवस्तथा। क्रोधभट्टारको देव्या द्वादशामी उपासकाः॥

कस्मिन्नपि प्राचीने काले एतेषां द्वादशानां उपासकानां सम्प्रदाया अविद्यन्त पथक् पथक् । साम्प्रतं सम्प्रदायद्वयमेव विद्यते—एको लोपामुद्रासम्प्रदायः, अपरश्च मन्मथ (काम) सम्प्रदायो यस्मिन् कादिविद्यायाः प्रचारः प्रायशः समुपलभ्यते साम्प्रतम् । कामदेवः भगवत्याः त्रिपुरायाः प्रभावसम्पन्नो बभ्व साधक इति प्रमाणयति आचार्यः शङ्करः। अनङ्गोऽपि समरसाधनादिभिः विरहितोऽपि कामदेवो बभव नितान्तं शक्तिहीनः, परन्तु भगवत्या नयनकोणस्य कृपयैव न केवलं मुनीनाम्, अपितु समग्रस्यव जगतो विजयकर्मणि श्लाघनीयं साफल्यमलभत इति जार्गात भगवत्याः कोऽपि प्रभावातिरेकसमन्वितोऽनुप्रहो मन्मथोपरि-

> धनुः पौष्पं, मौवीं मधुकरमयी, पञ्च विशिखाः मलयमरुदायोधनरथः। सामन्तो. तथाप्येकः सर्वं हिमगिरिसुते ! कामपि कृपाम् अपाङ्गात् ते लब्ध्वा जगदिदमनङ्गो विजयते॥

-सौन्दर्यलहरी, पद्य ५।

लोपामुद्रायाः सम्प्रदायः साम्प्रतमंशतो विद्यते प्रचलितः। आसीत् लोपामुद्रा राजकन्या । तस्या जनको भारतेऽस्मिन् वर्षे कस्यचिद् देशस्य शासको भूमिपालः । स च त्रिपुरायाः मुख्यशक्त्या भगमालिनीदेव्या बभूव नैष्ठिक आराधकः। लोपामुद्रा बाल्यकालादेव स्विपतुश्चकार परिचर्याम् । तस्याः सेवया प्रसन्ना भगवती तस्यै वरं ददौ येन सा जगन्मातुः सेवाया अधिकारिणी दृढं बभूव । तया त्रिपुरा-विद्याया उद्धारः समजिन येन सा श्रीविद्याविषये ऋषित्वमुपलब्धवती (द्रष्टव्यः त्रिपूरारहस्यस्य माहात्म्यखण्डस्य ५३ अध्यायः)। वैदिक ऋषिरासीत् अयमगस्त्यः। मूलतः स नासीत् तान्त्रिकः, येन भगवत्या ध्याने पदार्पणमपि कर्तुं न शशाक स महानुभावः। अनन्तरं स स्वपत्न्याः लोपामुद्राया एवं सकाशात् समुपपेदे शिष्यत्वम्। लोपामुद्रायाः सम्प्रदायो हादिविद्यामुपास्ते, यथा कामराज-सम्प्रदायः कादि-विद्यायाः समुपासको वरीर्वात । हादिविद्याया पञ्चदशाक्षरो विद्येति निगद्यते तान्त्रिकैः । कादिविद्यायाः प्रचारवत् हादिविद्याया प्रचारो नैवालोक्यते साम्प्रतम् । हादिविद्यायामपि पञ्चदशाक्षरीत्वं विद्यते समुपास्यमानस्य मन्त्रस्य, परन्तु उभयोः विद्ययोः मन्त्रयोः पार्थक्यमेव वरीवर्तते ।

देशिकेन्द्रस्य महर्षेः दुर्वाससः संप्रदायोऽपि प्रायो विलुप्ततामेवाधत्ते, परन्तु तद्विरचितस्तोत्रयोर्गरिमा तान्त्रिकगूढता च नितरां विराजेते। दुर्वासा वभूव त्रिपुरसुन्दर्याः कोऽपि प्रख्याततम आचार्यः। स्तोत्रद्वयो तस्य वैशद्येनाभिरामतां समुपेत्य तान्त्रिकान् विदुषः सर्वथा रञ्जयति । रचनयोरभिधानमित्थम्—

- (क) शिक्तमिहिम्नः 'स्तवः । अयमेव श्रीत्रिपुरसुन्दरीमिहिम्नस्तोत्रनाम्नापि प्रख्यातो वर्तते (५८ पद्यानि)
- (ख) परशम्भुमहिम्नःस्तवः—स्तवोऽयं त्रयोदशप्रकरणेषु इत्थं विभक्तो दृश्यते—(१) उपोद्घात-प्रकरणम् (पद्यानि १८), (२) पराशक्तिस्कन्धरिम-प्रकरणम् (७), (३) इच्छाशक्तिस्कन्धरिमप्रकरणम् (८), (४) ज्ञानशक्तिस्कन्ध-रश्मिप्रकरणम् (६); (५) क्रियाशक्तिस्कन्धरिमप्रकरणम् (१२); (६) कुण्डलिनी-शक्तिस्कन्धरिमप्र० (६); (७) मातृकाशक्तिस्कन्धरिमप्र० (१०); (८) षडन्वय-रिश्मविवेकस्कन्धप्र० (५); (९) श्रीपावकध्यानयोगप्र० (११); (१०) महा-विभृतिप्र० (१७); (११) अन्तर्यागोपचारपरामर्शप्र० (८); (१२) विशेषोपचार परामर्शे शान्तिप्रकरणम् (१२); (१३) उपसंहारप्रकरणम् (२१) । त्रयोदशप्रकरण-स्थितानां पद्यानां सम्मिलितसंख्या १४१ वर्तते । ग्रन्थस्यान्ते दुर्वाससो नाम स्त्रतिश्चेति द्वयमित्थं विद्यते—

१-२. द्रष्टच्य डा॰ शिवशंकर अवस्थी-मन्त्र और मातृकाओं का रहस्य, पृ० 282-2801

श्रीक्रोधभट्टारक दिव्यनाम्ना दुर्वाससा सूक्तमहामहिम्नः। स्तोत्रं पठेद्यो भुवनाधिपत्यं नित्यं गुरुत्वं शिवतामुपैति ॥ १६॥ सदसदनुग्रह-विग्रह-गृहीत—मुनिविग्रहो भगवान्। सर्वासामुपनिषदां दुर्वासा जयति देशिकः प्रथमः॥ १८॥

दुर्वाससो महातन्त्राचार्यस्य कविता नितान्तं प्रौढिमादधाना चेतः चमत्करोति विपश्चितामनायासेनैव। तदत्र पद्यद्वयमुद्ध्रियते विदुषां मनोरञ्जनाय—

शिवास्तुतिः—

गेहं नाकति गर्वितः प्रणतित स्त्रीसङ्गमो मोक्षिति हेषी मित्रति पातकं सुकृतित क्ष्मावल्लभो दासित । मृत्युर्वेद्यति दूषणं सुगुणित त्वत्पादसंसेवनात् त्वां वन्दे भवमीतिभञ्जनकरीं गौरीं गिरीशिप्रयाम् ॥

शिवस्तुतिः—

त्वं मायाकामदेव प्रथममिस ततः स्वस्य सृष्टौ विधाता रक्षायां विष्णुरन्ते प्रबलतरमहारुद्रमूर्तिः स्वमूर्तौः। सत्योऽनन्तः प्रमाता शिवगुरुरिति च स्वात्ममूर्तिप्रभावैः स्वेच्छावस्था गुणाढयाऽप्यगुण इति विभोवस्तुतः स्तूयसे त्वम्॥

इत्थं श्रीविद्या तान्त्रिकदृष्ट्या नितान्तमभ्यहिता वैदिकदृष्ट्या च माननीयतमा वर्तते इति हेतोः सैव ब्रह्मविद्येति तूनं मन्तव्या। तस्या उपासकानां भोगश्च मोक्षश्च करस्थ एव वर्तते। तथेयं तान्त्रिकी दृष्टिः प्रवर्तते —

यत्रास्ति भोगो न च तत्र मोक्षः यत्रास्ति मोक्षो न च तत्र भोगः। श्रीमुन्दरी — सेवनतत्पराणां भोगश्च मोक्षश्च करस्थ एव।।

पद्यस्यास्य दृष्टान्तरूपेण दुर्गासप्तशत्यां साधकद्वयस्य चरित्रं साधु विवेचनीयम्। एको वर्तते चैत्रवंशोद्भवः सुरथो नाम राजा। अपरश्च धनिककुले समुत्पन्नः समाधिनामा वैश्यः। वर्षत्रयं यावत् सावधानेन मनसा एतौ भगवत्याः समाराधनं चक्रतुः। प्रसन्नया भगवत्या वरयाञ्चायै प्राधितौ स्वाभीष्टं वरमयाचेताम्—राज्ञा भ्रष्टराज्यस्थ पुनः प्राप्तिः, वैश्येन सङ्गविच्युतिकारकं च ज्ञानम् इति। वरद्वयस्य प्रार्थनाऽवनतेन शिरसा ताभ्यां सद्यो विहिता।

ततो वव्रे नृपो राज्यभविभ्रंश्यन्यजन्मिन अत्रैव च निजं राज्यं हतशत्रुबलं बलात् सोऽपि वैश्यस्ततो ज्ञानं वव्ने निर्विण्णमानसः ममेत्यहमिति प्राज्ञः सङ्गविच्युतिकारकम् ॥

(सप्तशती १३।१७-१८)

शान्तनवीटीकयाऽन्तिमपङ्क्त्यास्तात्पर्यमित्थं वैशद्येन निर्णीतम्—ममता च अहंता च सङ्गः संसर्गेऽप्येषा बुद्धिः द्वैतज्ञानं च भेदनिबन्धनम्, तस्य विच्युति-कारकं विच्छेदजनकं मोक्षोपयोगि ज्ञानम् । ममायं पुत्रोऽहं पिता । ममेदं कुलम्, अहं भर्ताः ममेदं धनम् अहं स्वामी तस्येति अध्यासजनितः सङ्गः, तस्य विच्युतिः विलयः, तस्याः कारकं करणमिति ।

भगवत्या अनुग्रहेण राज्ञो भोगस्य वैश्यस्य च मोक्षस्य प्राप्तिरभूदिति । इदमेव भोगमोक्षयोः सद्यः करस्थितिरिति कथनम् । फलतः भगवत्याः शक्ते- रुपासनया साधको न केवलं भौतिकमनुभवित सौख्यम्, यावद् अभेदप्रतिपादकं मोक्षमिप स्वायत्तीकरोति ध्रुविमिति दिक् ।

शङ्कराचार्यपादानां शक्तितत्त्वविमर्शनम् । पुराण-तन्त्रानुगतं प्रेयसे श्रेयसेऽस्तु नः ॥

# आङ्गलभाषानिबद्धानां लेखानां संक्षेपाः

# केषुचित् पुराणगतेषु दुर्ज्ञेयार्थकेषु श्लोकेषु समस्याः

# PROBLEMS RELATING TO A FEW ENIGMATIC VERSES IN THE PURĀŅAS

### N. GANGADHARAN

पुराणक्लोकगताः समस्यास्त्रिभिः क्षेत्रैः संबद्धा दृश्यन्ते—(१) क्लोकानां प्रामाणिकता, या कस्यचिद् वचनस्य पुराणान्तःपातित्वं ज्ञापयितः; (२) समस्यामूलकानां पुराणवचनानां व्याख्यानम्; (३) अप्रसिद्धानां पुराणमतानाम् उल्लेखः।

उदाहरणानि यथा—गरुडपुराणस्य १।६९।४२ श्लोको यतो हस्तलेख-दृष्ट्या प्रामाणिकः, अत एतादृशस्य श्लोकान्तरस्य पुराणेऽदर्शनादिप तस्य पाठः पुराणेऽभ्युपगन्तन्य एवेति दिशतम्। गरुडपुराणस्य १।५९।३९ श्लोकस्य पाठ एवंभ्रष्टः, यदस्यार्थो न विज्ञातुं शक्यते। लिङ्गपुराणे १।९५।६०-६२ श्लोकगतस्य 'अपहृत्य प्राणान्' इत्यंशस्य य आङ्गलानुवादः कृतः, सोऽशुद्ध इति मन्तव्यम्। अग्निपुराणस्य १६७।३९ श्लोकस्यार्थोऽपि न सुष्ठु विज्ञातुं शक्यते। अग्निपुराणस्य १६८।१८ श्लोके यः 'पेलुगव्ये'ति शब्दः पठितः, स अज्ञातार्थक एव। एवम् ३२०।४० श्लोकस्यार्थोऽपि न सम्यग् अवगम्यते।

अग्निपुराणीयौ छन्दोविषयकौ द्वौ श्लोकौ (३३५।३-४) यद्यपि पिङ्गलछन्दः-शास्त्रप्रतिष्ठौ (८।१, ८।२४-३४), तथापि अतिसंक्षेपत्वाद् अनयोरर्थो न स्फुटं विज्ञायते । तथैव श्लोकबन्धपरकाः ३४३।५५-६१ श्लोका अपि न सर्वत्र स्फुटार्थकाः ।

अप्रसिद्धमत-प्रदर्शकानां इलोकानामुदाहरणं गारुडे (१।६०।१-२), आग्नेये (१२१।७८-७९) च दृश्यते । उदाहरणान्तरमिय—यद्यपि प्रायेण निधयो नृवेत्येवोच्यते, तथापि पुराणे 'अष्टौ निधयः' इति मतमप्युक्तम् ।

# नन्दातोर्थयात्रा

### THE PILGRIMAGE OF NANDA

### PRATAPADITYA PAL

निन्दिपुराणं नन्दापुराणं वाधिकृत्य हाजरामहोदयेन बहु विचारितम् । उपपूराणिमदं पुराणान्तरेष्विप उल्लिखितम् । निन्दिपुराणस्य वचनानि निबन्ध-ग्रन्थेषूद्धृतानि । अलवीर्राणानापि स्मृतिमदम्, राजतरिङ्गणीकारेणापि । खीष्टीया षष्ठी, सप्तमी, अष्टमी, नवमी वा शताब्दी रचनाकालोऽस्येति गवेषकाणां मतम् । शाक्तं पुराणिमदं नन्दादेव्या माहात्म्यं प्रख्यापयित । अत्र नन्दातीर्थविषयकं विवरणं स्यादिति अनुमीयते ।

महाभारतीयतीर्थयात्रासूचीषु नन्दातीर्थस्य नाम गृहीतम् । श्राद्धयोग्यतीर्थ-रूपेण नन्दादेवीप्रियरूपेण चास्य तीर्थस्य निर्देश उपलभ्यते । हिमवत्-पृष्ठस्थिमदम् इति पुराणेषूक्तम् । देवीपुराणे एतत्तीर्थविषयकं विवरणमुपलभ्यते विस्तरेण ।

देवीपुराणस्य ३८ तमेऽध्याये ब्रह्मशक्तसंवादे देव्या माहात्म्यमुपर्वाणतम् । देवी शिवा-मङ्गला-नन्दारूपेण त्रिधा वर्तते । कुरुक्षेत्रहिमवतोर्मध्ये देवी नन्दारूपेण तिष्ठति । ३९ तमेऽध्याय उक्तम्—हिमवद्गिरौ देवी नन्दारूपेण पूजितेति । ९२ तमेऽध्यायेऽपि देवीयं निर्दिष्टा । ९३ तमेऽध्याये नन्दादेवी-नन्दातीर्थं एव विशेषेण वर्णिते । अत्र महादेवः पृष्टो देव्या नन्दाविषये; उत्तरितं च शिवेन यद् हिमवित यानि भैरव-केदार-रुद्रालय-नन्दातीर्थानि सन्ति तेषु नन्दातीर्थं श्रेष्ठम्; आषाढ-श्रावण-भाद्रमासेषु नन्दातीर्थं गन्तव्यम् । नन्दाक्षेत्रेण सह स्त्रीणां विशिष्टः संबन्धोऽपि दिश्वतः ।

नन्दादेवी शिवलिङ्ग-स्थण्डिल-पुस्तक-प्रतिमा-चित्रादिषु उपासनीया। कीदृशानि लिङ्गादोनि भवेयुरित्यपि विस्तरेण वर्णितम्। नन्दादेव्याः पूजा-प्रतिमा-चित्रादीन् विषयान् अधिकृत्य विशदं विवरणं प्रदत्तमत्र। उक्तं च — एतद्देव्या उपासका स्त्रीः प्रति श्रद्धालवो भवेयुः, पाशुपत-कापालिक-कुमारीश्च पूजयेयुरिति।

नन्दातीर्थयात्रिकर्तव्यविषये देवीपूजाफलादिविषये च बहूक्तमत्र । देवीयं चतुर्हस्ता जयादिभि देवीभिरन्विता च । नन्दातीर्थसंबद्धानि सुनन्दादितीर्थानि अधिकृत्य ९४-९५ तमयोरध्याययो विशदं विवरणं प्रदत्तम्, नन्दाव्रतस्य विवरणमिप ।

नन्दादेवोसंबद्धानि त्रीणि तीर्थानि हिमवति विद्यन्ते । त्रित्वसंख्या विशेषेण दर्शनीया । आ-काश्मीर-कुमायूँ-गहवालं नन्दादेव्याः प्रसिद्धिरस्ति । कुमायूँ-जनपदस्योत्तरस्यां दिशि नन्दाश्युङ्गं वर्तते । नन्दा-चूडिका-संगमे नन्दातीर्थ- मित्युक्तं देवीपुराणे । पिण्डगङ्गा-कृशगङ्गे च नामान्तरे अनयोर्नद्योः । अलका-नन्दा-संगमस्थितो यो नन्दाप्रयागः स नन्दातीर्थं भिवतुमहित । अलकानन्दैव गङ्गा; चुडिकेति नन्दानद्या प्राचीनतरं नामेति संभाव्यते ।

महाभारते तीर्थयात्राविवरणं दृश्यते ! एतद् देवीपुराणतीर्थविवरणमिव न शुद्धं प्रतिभाति । हिमालयगतानि बहूनि तीर्थानि नन्दादेवीसंबद्धानि । नन्दा-अपरानन्दा-वर्णनं यदत्रोपलभ्यते, तदतीव चारु। अपरानन्दाऽलकनन्दैवेति गम्यते । नन्दातीर्थेन सह भैरव-केदार-रुद्रालयतीर्थानि देवीपुराणे उक्तानि । मत्स्यपुराणे भैरवक्षेत्रस्योल्लेखो विद्यते; अत्रोक्तो रुद्रप्रयागो रुद्रालय इति गम्यते। देवीपुराणोक्तानां कनकावत्यादीनामुल्लेखः पुराणेषु नामान्तरैर्वृध्यते-इत्यभ्युपेयम्।

देवीपूराणे नन्दादेव्या विषये चित्ताकर्षकं विवरणं प्रदत्तम् । नन्दासंबद्ध-मन्दिरसमीपेवाप्यः, तासु देवीकुण्डानि, वापीषुस्नानम्,नन्दामन्दिरगतानि हर्म्याणि, तत्रत्या ध्वजाः, हस्त्यादीनां मूर्तयः, मन्दिरे शालभञ्जिकाचित्रम् — इत्यादीनां बहुनां वस्तुनां वर्णनमुपलभ्यतेऽस्मिन् पुराणे । देवी सिहेन व्याघ्रेण वा वाहितेत्यु-क्तमत्र । अत्र नन्दाया रथयात्रा वर्णिता । देव्याश्चत्वारो हस्ताः, हस्तद्वये वराभय-मुद्रे, सौम्यरूपा च देवी। सुनन्दादेवीमन्दिरं महाकाल-गणपतिभ्यां रक्षितम्। कनकेश्वरी रथवाहिता, पञ्चमुद्राधारिणी, महाव्रतधरा च। अनेन विवरणेन वामाचारस्य सत्ता ज्ञाप्यते।

कनकेश्वरीतीर्थाददूरे स्फटिकनिर्मिता मूर्तिरस्ति । ततश्च मातृकाणां मूर्तयः । ततश्च काश्चन सुवर्णमय्यः प्रतिमाः। नन्दादेवीप्रतिमा महिषासुरमर्दिनी। नेपालेऽपीयं देवी शिलामुर्तिमयी चकास्ति । मातृमण्डलस्य विवरणमपि पूराणेऽ-स्मिन् दृश्यते । मण्डलपूजाविद एव मातृकापूजका भिवतुमर्हन्ति इति पूर्वाचार्याः केचन । यज्ञकर्मसंबद्धाः पत्नीशालादयोऽपि मण्डलाकारा इत्यतः मण्डलाकारस्य महत्त्वं गम्यते।

देवीसंबद्धमन्दिरेष् स्त्रिय एव पूजा-परिचर्या-कारिण्यः। इमाः परि-चारिकाः कन्या उच्यन्ते । तदिदं स्त्रीराज्यस्य स्त्रीप्रधानसमाजस्य वा स्मारकम् । इदं हिमालयप्रान्तस्थम् । इमाः कन्या न विवाहिता भवन्ति । दीक्षितैः यात्रिभिः सहासां यौनः संबन्घो भवति । पूजादिषु स्त्रीणां प्राधान्यं कदा कस्मिन् देशे कि विधमासीदिति विषयमधिकृत्य बहु विचारितमत्र । एतत्प्रसंगे कचदेवयानीकथा-दीनाम् ऐतिहासिकं रहस्यमपि विवतम्।

नन्दादेवी-तत्संबद्धतीर्थानि च आ-काश्मीर-नेपाल-पश्चिमभागं स्थितानि प्राचीनकाले—इति देवीपुराणतः सिद्धं भवति । पूराणकाले देवीस्थानरूपेण प्रसिद्धमिदं स्थानं कालान्तरे शैव-वैष्णवैरध्युषितं जातमिति विज्ञायते। स्वतन्त्रा नन्दादेवी कालान्तरे शिवसंबद्धा जातेति ऐतिहासिकद्श्य प्रतीयते।

इदं संभाव्यते यन् नन्दापुराणे निन्दपुराणे वा स्वतन्त्राया नन्दादेव्या यच् चरितं वर्णितमासीत्, तदेव देवीपुराणकारेण स्वग्रन्थे उपनिबद्धं स्वदृष्टयनुसारेण । देवीपुराणस्य सत्ता खीष्टीयसप्तमाष्टमशताब्दीकाले सिद्धैवः अतः नन्दापुराणम् इतोऽपि प्राचीनमिति सिद्धयति । पुराणमिदं मुख्यतो नन्दादेवी-माहात्म्यपरं काश्मीरदेशसंबद्धमिति कथनमुपपन्नं भवति ।

# भारतोयाः सूर्यपूजकाः

### INDIAN SUN-PRIESTS

### V. C. SRIVASTAVA

सूर्यपूजकसंप्रदायस्य महत्त्वं विद्यते भारतीयेषु धर्मसंप्रदायेषु । वैदेशिक-पुरोहितविशेषैः सहास्य संबन्धो जातः प्राचीने काले—इत्यस्य वैशिष्ट्यम् । भारतीयाः सूर्यपूजका मग-भोजक-वाचक-याजक-पूजक-सेवक-शाकद्वीपोयब्राह्मण-सूर्यद्विजशब्दैरभिलप्यन्ते साम्ब-भविष्य-ब्रह्मपुराणेषु बृहत्संहितादिग्रन्थेषु, केषुचिच् शिलालेखेषु च । उत्तरे भारते शाकद्वीपीया ब्राह्मणा अद्यापि विद्यन्ते ।

भारतीयसूर्यपूजकानां स्वरूप-प्राचीनता-मूलिनवासस्थानादिविषये विलसन्-प्रभृतिभिनिद्धिद्धिर्विचारः कृतः । अत्र विदुषामैकमत्यं नास्ति, अतो विषयोऽयं पुर्नावचार्यते ।

कृष्णजाम्बवतीपुत्र-साम्बचरितप्रसङ्ग्ने साम्बभिवष्यपुराणयोर्मगानां कथोप-निबद्धा । उक्तमत्र—चन्द्रभागानदीतीरे मूलस्थाने सूर्यमन्दिरं स्थापितं साम्बेन । सूर्यपूजार्थं शाकद्वीपाद् मगजातीया अष्टादशपुरोहिता आनीतास्तेन । कथेयमिति-हासानुमोदिता, यतः शिलालेखवैदेशिकयात्रिविवरण-संस्कृतसाहित्यादिभिः सिद्धा भवति । सूर्यपूजा मगपुरोहितैः करणोयेति मतं बृहत्संहितायामुक्तम् ।

ईरानदेशीया मैजाई (Magi)—नामानः पुरोहिता एव पुराणोक्ता मगा इति निःसंशयं प्रतीयते । मूलत इमे मीडियादेशनिवासिनः । मेजाई-संस्कृतेवैंशिष्टयं सूर्याग्निदेवपूजा । ये खलु मगा भारते समागताः, तेऽनार्या इन्द्रजालादि-विद्याप्रवीणा मीडियादेशीयाः सूर्याग्निपूजकाः । भारतागमनकाल इमे ईरानसंस्कृतवन्तो जाताः । मगशब्दो न जातिविशेषवाचक इति ज्ञेयम् ।

भारतीयसूर्यंपूजकानाम् अभिजनभूतो यः शाकद्वीपः, तस्य स्थितिः दुर्निर्धारणीया । नास्ति चास्मिन् विषये विदुषामैकमत्यम् । अफगानिस्तानदेशस्य

दक्षिणपश्चिमभागः (यः पुरा ईरानदेशस्य पूर्वो भाग आसीत्) एव शाकद्वीप इति युक्तं प्रतिभाति ।

कदा इमे सूर्यपूजका भारते समागता इत्यस्मिन् विषयेऽनेकं मतं दृश्यते । खीष्टपूर्व—पञ्चम-चतुर्थ-शतके आरभ्य खीष्टीय—नवम-दशम-शतके च यावत् कस्मिन्नपि काले इमे समागता इति विद्वांसः प्रतिपादयन्ति । कुषाणकाले एव इमे समागता इति बहूनां मतम् । सूक्ष्मे विचारे कृते सित प्रतिभाति यदिमे नैकस्मिन् काले समागताः; मतिमदं पुराणतोऽपि सिद्ध्यति । इमे मगधजनपदपर्यन्तं गताः । शककुषाणकाल एवेमे समागता इति मतम् अनुपपन्नमित्यत्र युक्तिभिद्यितम् । कुषाणकाले मगानुमृता सूर्यपूजापद्धतिः लोके प्रतिष्ठिता जातेति विज्ञायते । भारते मगानां प्रथमः प्रवेशः अकामेनिद्-आक्रमणकाले (खीष्टपूर्व ६-५ शतके) बभूवेति संभाव्यते । मतिमदं पुराणादिभ्योऽपि सिद्धं भवति येषु मगविषये विशिष्टाः सूचनाः प्रदत्ताः । उत्तर-पश्चिमे भारते मगानां प्रथमः प्रवेशो जातः; एषां द्वितीयोऽनुप्रवेशः शककुषाणकाले (खीष्टपूर्वप्रथमशतकाद् खीष्टीय—दितीय शतककालं यावत्); एषां तृतीयोऽनुप्रवेशः खीष्टीय—पञ्चम-षष्ठ-शतककाले जातः।

परम्परागता भारतीया सूर्यपूजापद्धति; मगप्रभावेण परिवर्तिता जातेति बहुवो मन्यन्ते । वस्तुतः परम्परागता पद्धितर्न कृत्स्नतः परिवर्तिता—मगप्रभावोऽ-िस्मन् क्षेत्रोऽल्पीयानित्येव मतं युक्तं प्रतिभाति । सूर्यस्य मूर्तिमन्दिरं च मगैः प्रवितितिमिति कथियतुं शक्यते । कुषाणादिकाले निर्मितासु सूर्यमूर्तिषु मगप्रभावः प्रत्यक्षं दृश्यते । मगैरेव मूलस्थाने (मुलतानगरे) आदौ सूर्यमन्दिरं स्थापितमिति विज्ञायते । मगान।माचारा अपि केचन भारते अभ्युपगताः ।

भारतप्रवेशान्तरम् इमे मगा आदौ अनादृता बभूवुः; क्रमेणैवैषां प्रभावो वृद्धि गतः । स्त्रीष्टीय—चतुर्थ-पञ्चम-शतककाले इमे हिन्दुसमाजे स्वीकृताः, षठे शतके च हिन्दुसमाजान्तर्गता जाताः । राज्याश्रयः, सूर्यपूजालाभप्रचारः, सूर्यमन्दिरनिमाणिक्रया, स्रीशूद्रौ प्रति महनीया दृष्टिरुचेते एव मगप्रभाववृद्धेः मगानां समाजानुप्रवेशे च हेतवः ।

मग-भोजक (याजक)—भेदेन मगानां द्वौ भेदौ साम्बपुराण उक्तौ। उपासनाप्रिक्रयायामि अनयोर्भेदो वर्तते। मग—भोजकौ मूलतो द्वौ भिन्नौ वर्गौ— इति मतं न संगतम्। वैदेशिक-सूर्योपासनापरायणा ये मगा भारते समागताः तेषां नामान्तराणि भोजकयाजकादीनि हेतुभेदतो जातानि। इमे मगाः शाक-द्वीपतो भारते यथाकालं समागताः; अधुना इमे भारतीयब्राह्मणान्तर्गता राजन्ते इति।

# पुराणवणितानि कल्पसूत्राणि

#### KALPASŪTRAS IN THE PURĀŅAS

RAM SHANKAR BHATTACHARYA

वेदाङ्गनामगणनापरकेषु पुराणक्लोकेषु कल्पस्य नाम नियमतो गृह्यते; वेदाङ्गनामसु द्वितीयं स्थानं कल्पो भजते—इति दृश्यते । कचित् पुराणे नपुंसक-लिङ्गकः कल्पशब्दः पठ्यते । वेदसूत्रमिति कल्पसूत्रस्य नामान्तरं दृश्यते पुराणेषु । अनुवाकशब्दोऽपि कल्पार्थक इति टीकाकारः श्रीधर आह; मतमिदमयुक्तं प्रतिभाति ।

प्रत्येकं वेदशाखासु कल्पसूत्रमस्ति—इति पुराणवचनतो विज्ञायते । इतरेषामङ्गानामपेक्षया कल्पस्य नेदीयान् संबन्धो वेदेन सह दिशतः पुराणेषु । स च युक्तः, वैदिकसंप्रदायसंमतश्च ।

'आख्यानैश्चाय्युपाख्यानै र्गाथाभिः कल्पशुद्धिभि' रित्यादिके रलोके यः कल्पशब्दः स न कल्पसूत्रं लक्षयित—इति युक्तिभिरुपपादितम् । कल्पः खलु वेदिविहितानां कर्मणाम् आनुपूर्व्येण कल्पनाशास्त्रम्, कल्पग्रन्थस्य विज्ञानमात्रेण नरः वैदिककर्मकुशलो भवति—इति पौराणिकी दृष्टिः ।

विष्णुधर्मोत्तरे कल्पसूत्रस्य स्वरूपं दिशतम् । कल्पसूत्राणां रचनाकालविषये रचयितृविषये यत् पुराणमतं तद् व्याख्यातमत्र संक्षेपेण ।

# सर्वभारतीयकाशिराजन्यासस्य कार्यविवरणम्

# (१) गरुडपुराणकार्यम्

अस्मिन् अवधौ गरुड गुराणस्य आचारकाण्डस्य रलोकानां पाठिनिर्धारण-कार्यं संपूर्णम् । केषाञ्चिज्जिटिलपाठानां निर्धारणमविशष्टं वर्तते येषां निर्णय-कर्मणि संपादको डा० गङ्गाधरन् महोदयः संलग्नोऽस्ति । अद्याविध आरम्भतः ७५ अध्यायानां पाठसमीक्षोपकरणं निर्मितम् । अग्रिमाध्यायानां पाठसमीक्षोप-करणलेखनं प्रारब्धं जातम् ।

# (२) मानसखण्डस्य पाठसमोक्षितसंस्करणम्

अग्रिमदशाध्यायानां पाठिनधिरणं पूर्णतामगमदस्मिन् अवधौ । नवितितमा-ध्यायपर्यन्तः पाठो मुद्रितो जातः।

# (३) शिवधर्म-शिवधर्मोत्तरपुराणकार्यम्

केषांचिद् हस्तलेखानां परीक्षणं कृतम्।

# (४) वेदपारायणम्

रामनगरदुर्गस्थिते व्यासेश्वरमन्दिरे माघमासे शुक्लपक्षे एकादशों तिथिमा-रभ्य पूर्णिमापर्यन्तं (१६-२० फरवरी १९८९) तैत्तिरीयशाखायाः पारायणं वैदिकप्रवरेण श्रीदेन्दकूरिवेङ्कटसुब्रह्मण्यमहोदयेन कृतम् । श्रीगणेश्वर द्राविड-महोदयः पारायणस्य श्रोता आसीत् । पारायणसमाप्तौ दक्षिणा, मार्गव्ययाादिकं प्रमाणपत्रं च प्रदत्तम् ।

# पुराणविभागे आगता विद्वांसः

अस्मिन्नवधौ आगतेषु विद्वत्सु अधोनिर्दिष्टा विद्वांसः दर्शकपुस्तिकायां स्वहस्ता-क्षराणि कृतवन्तः—

- १. श्रीनरेन्द्रकुमारः, रांची (विहार)
- २. डा॰ पाओलो फियानों, भाषाशास्त्रविभागः

कैथोलिक विश्वविद्यालय मिलान, इटली

३. श्री अविनाशित्रपाठी, शोधछात्रः काशी हिन्दु विश्वविद्यालयः

# सहयोगिन्यासानां कार्यविवरणम्

# (१) महाराजबनारस विद्यामन्दिरन्यासः

# मङ्गलोत्सवः

अस्मिन् वर्षे अनेन न्यासेन मार्च मासस्य २८-३० दिनाङ्कोष् त्रिदिवसात्मको मङ्गलोत्सवः समायोजितः । त्रिष्वेव दिनेषु काशिकहिन्दूविश्वविद्यालयस्य व रागणस्याश्च वाद्यकण्ठसंगीतिवशेषस्ववैज्ञाः शिष्ट्यस्य प्रदर्शनं कृतवन्तः । त्रिष्वेव दिनेषु सामान्या जनाः विशिष्टा नागरिका अधिकारिणश्च कण्ठसंगीतस्य वाद्यसंगीतस्य च श्रवणस्यानन्दमनुभूतवन्तः ।

# ध्रुपदमेला

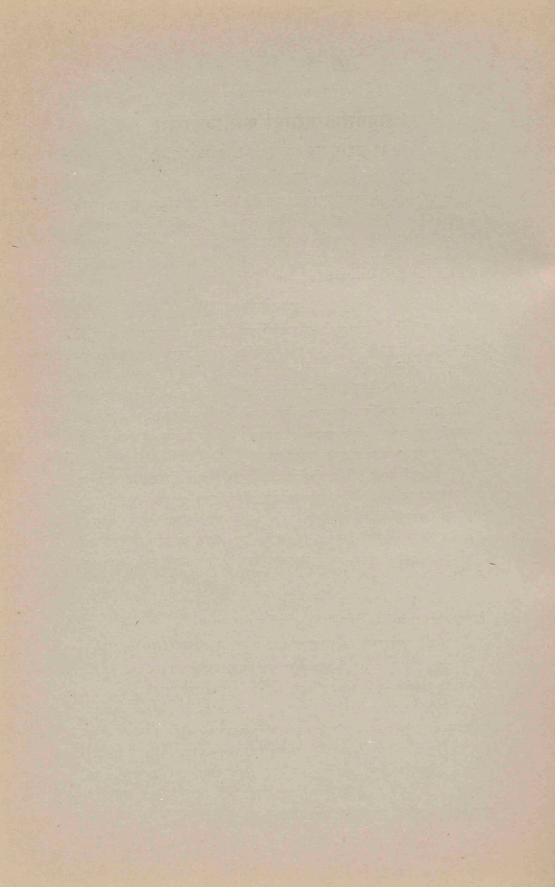
१९८९ वर्षे षोडशध्रुपदमेलापकस्यायोजनं संपन्नम् । इदमायोजनं मार्च मासस्य ४-६ दिनाङ्केष् आसीत् । यथा सुविदितमिदयायोजनं महाराजबनारस-विद्यामिन्दरन्यासेन प्रतिवर्षं वाराणस्यां तुलसीघट्टे क्रियते । अस्योद्घाटनं वाराणस्याः वयोविद्यावृद्धेन डा० रघनाथिसहमहाभागेन कृतम् । उद्घाटनावसरे मञ्चे डा० रघनाथिसहमहाभागः, प्राध्यापकवीरभद्रमिश्रमहोदयः डा० राजेश्वर आचार्यः बटुकनाथ शर्मा च उपस्थिता आसन् । सर्वे ध्रुपदगायनस्य अस्य प्रचारे च काश्या महत्त्वस्य च प्रशंसनं कृतवन्तः ।

६ मार्चिदनाङ्के शिवरात्रिदिने ध्रपदवार्षिकी पत्रिकायाश्चतुर्थाङ्कस्य प्रकाशनोद्घाटनं वाराणसीमण्डलस्यायक्तेन श्रीराजीवरत्नशाहमहोदयेन कृतम् । अस्मिन् अवसरे विश्रृता संगीतज्ञा उस्ताद रहीमफहीमृद्दीन डागर, उस्ताद सईदुद्दीन डागर, स्वामी पागलदास इत्यादय उपस्थिता आसन् । अस्मिन् वर्षे स्वामिपागलदासमहोदयाय स्वातितिहनालपुरस्कारोऽपि प्रदत्तो यस्य वितरणम-स्मिन्नेवावसरे जातम् ।

श्चपदमेलाया साफल्याय श्रीवीरभद्रमिश्रः यथोचितां व्यवस्थामकरोत्। देशस्य सर्वेभ्यो भागेभ्यः कलाकाराः सम्मिलिता आसन्।

# (२) महाराज उदितनारायणींसहमानसप्रचारनिधिः रामचरितमानसस्य नवाहणरायणम्

अनेन न्यासेन चिकयानगरिस्थित कालीमिन्दिरे वैशाखमासस्य शुक्ले पक्षे (७-१५ मई १९८९) रामचिरतमानसस्य नवाहपारायणं समायोजितम्। पूर्वाह्मसमयेष पारायणं सायंकालेषु च एतद्विषये प्रवचनं जातम्। प्रवचनकारेषु श्रीशम्भुनाथजी, श्रीवासुदेवाचार्यः, अयोध्यायाः एकः व्यासश्च प्रमुखा आसन्। प्रवचनकालेषु तत्रभवन्तः काशिनरेशा श्री डा० विभूतिनारायणसिंहशर्माणः उपस्थिता आसन्। प्रवचनसमयेषु समागतश्चोतॄणां संख्या महती आसीत्। समाप्तिदिने साधुभ्यो भोजनं प्रसादिवतरणं च जातम्।



#### भद्रतन्त्र उवाच।

के यूयमिह संप्राप्ताः पतिताः केन हेतुना। केन दीर्घतरं श्वासं कुर्वन्त इह संस्थिताः॥११॥

#### राक्षस उवाच।

वयं हि राक्षसा घोरा हिमालयितवासिनः। प्राक्तनेनैव पापेन घाताः स्म प्राणिहिंसकाः॥ १२॥ सर्वदा मानवानां च व्याधभूताश्चरामहे। सांप्रतं वायुना स्पृष्टाः सरिदुत्थेन भूरिशः॥ १३॥ साम्प्रतं महितानां हि विविक्य गतिमृत्तमाम्। याहि स्वभवनं पान्थ अस्माकं यदि मन्यसे॥ १४॥

#### व्यास उवाच।

राक्षसानां गिरं श्रृत्वा स मुनिः करुणार्द्रधीः। उपायं कथयामास तेषां मुक्त्ये तपोधनाः॥ १५॥

#### भद्रतन्त्र उवाच ।

अप्राप्य शरयूं पुण्यां न निमज्य च तत्तथा। नास्ति नास्ति महाभागा मुक्तिर्भूतस्रवासिनाम्।। १६॥

#### व्यास उवाच।

भद्रतन्त्रवचः श्रुत्वा राक्षसाश्च तपोधनाः। शरयूस्नानजं पुण्यं पप्रच्छुः प्रणिपत्य तम्॥१७॥

## राक्षसा ऊचुः।

शरयूस्नानमाहात्म्यं कथयस्व समाहितः। येन वै राक्षसं देहं हित्वा स्वर्गं व्रजामहे॥ १८॥

**१३**. -c) ने $_4$  स्पृष्टा ( $\rightarrow$ स्पृष्टाः). -d) ने $_{1\cdot 2\cdot 3}$  सरितोत्थेन ( $\rightarrow$ सरिदुत्थेन).

<sup>-</sup>e) ने $_3$  पाप ( $\rightarrow$ पान्य). -f) ने  $_{1.2}$  योगिनः (ने $_3$  ॰नाः) ( $\rightarrow$ पापिनः).

१४. -c) ने1 पाथ (?) (→पान्थ).

१५. -b) ने2.3 करुणार्द्रधिः (→करुणार्द्रधीः). १६. -a) ने3 शरयुं (→शरयूं).

१७. -d) ने1 प्रपछुः (→पप्रच्छुः).

**<sup>%</sup>** ने2 राक्षस उवाच.

#### भद्रतन्त्र उवाच।

अपि वर्षशतैः साग्रगैः शरयस्नानजं फलम्। न शक्नोति महाभागाः कथितुं कमलासनः॥ १९॥ संक्षेपात् कथयिष्यामि श्रुण्वन्तु सुसमाहिताः। गङ्गायमुनयोः सङ्गे माघस्नानेन यत्फलम् ॥ तत्फलं शरयूमध्ये दिनेनैकेन जायते ॥ २०॥ तावत्स्नानप्रशंसां वे तीर्थेष्वन्येषु वर्तते। यावन्न शरयूतोये न स्नातं भूविवासिभिः॥ २१॥ यस्यां स्नात्वा महाभागा मानवा भूतले स्थिताः। यान्ति ब्रह्मपदं पुण्यं ब्रह्मिषगणसेवितम् ॥ २२ ॥ अणुमात्रं जलं ये च शरयूसम्भवं शुभम्। संस्पृशन्ति महापुण्यं ते यान्ति परमां गतिम् ॥ २३ ॥ शरयसम्भवैः पुण्यैः यैः स्पृष्टा वायुभिः शुभैः। तेऽपि ब्रह्मभुवं पुण्यं प्राप्नुवन्ति न संशयः॥ २४॥ अथान्यदिप वक्ष्यामि क्षेत्रं देविषदुर्लभम्। यत्र स्नात्वा नरो याति महेन्द्रभवनं शुभम्।। २५।। सङ्गमो भद्रतुङ्गाया यत्र संजायते शुभम्। तत्क्षेत्रं देवगन्धर्वैः पूज्यते नात्र संशयः ॥ २६ ॥ ये निमज्जन्ति मनुजाः शरयूभद्रतुङ्गयोः। सङ्गमे देवगन्धर्वैः पूजिते सुमनोहरे॥ २७॥

## व्यास उवाच।

इत्युक्त्वा मुनिशार्द्ला भद्रतन्त्रो महामितः।
ददौ तेभ्यो सुपुण्यं हि जलकुम्भं सुशोभनम्॥
शरयूभद्रतुङ्गायाः सङ्गमात्परिपूरितम्॥ २८॥
प्राप्य ते शरयूतोयं निमज्य मुनिसत्तमाः।
जगृहुर्विधवच्छुद्धं भद्रतन्त्रेण बोधिताः॥ २९॥

१९. -a) ने2 अघ  $-(\rightarrow$  अपि); ने1 साग्नैः, ने3 साग्रैः  $(\rightarrow$  साग्रघैः). २०. -a) ने1 संक्षेप  $-(\rightarrow$  संक्षेपात्). २१. -b) ने2.3 विद्यते  $(\rightarrow$  वर्तते). २४. -b) ने3 ये  $(\rightarrow$  यैः). २६. -b) क्षेत्र  $-(\rightarrow$  क्षेत्रं). २८. -d) ने1 जलं ( जल -).

ततस्ते शरयूतोयं पीत्वा तां राक्षसीतनुम्।
तत्यजुर्भद्रतन्त्रस्य प्रसादान्मुनिसत्तमाः॥३०॥
प्राप्य ते देवसदृशं देहं मानुषदुर्लभम्।
विमानमधिरुह्याशु ययुर्ब्रह्मपुरं प्रति॥३१॥
धद्रतन्त्रोऽपि तान् सर्वान् मोचियत्वाऽतिपातकात्।
शिवमाराध्य योगेन निमज्य शरयूजले॥
ययौ शिवपुरं पुण्यं पुत्रदारान्वितो द्विजाः॥३२॥
इत्येतत्किथितं विप्रा माहात्म्यमितशोभनम्।
शरयवाख्यानसंयुक्तमघकोटिविनाशनम् ॥३३॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे शरयूमाहात्म्ये राक्षसाख्यानं नाम सन्तसन्तितितमोऽध्यायः ॥ ७७ ॥

<sup>30. -</sup>b) ने1 रक्षसी-, ने3 राक्षसीं (→राक्षसी-). -c) ने1 हित्या तु (→तत्य- जुर्). 33. -c) ने1 शरज्वा $^{\circ}$  (→शरय्वा $^{\circ}$ ).

#### व्यास उवाच।

या [:] पुण्याः शरयूसङ्गे सङ्गता [:] सरितां वराः। ता धन्याः सर्वतीर्थभ्यो विद्यते नान्यथा क्वचित्।। १॥ सङ्कमे च महाभागाः यः स्नाति शरयं शुभाम्। पुनरावृत्तिदुर्लभम् ॥ २ ॥ विष्णुभवनं तीर्थान्तरमुपासते। हित्वा यः शरयं पुण्यां नरके घोरे पीडितो यमिक दूरै: ॥ ३॥ तीर्थानि शरयमध्ये भाषितुं कश्मलं गता [:]। महाभागा ब्रह्माद्या देवतागणाः॥४॥ समग्राणि कथयिष्यामि तीर्थानि शरयजले। सङ्क्षेपात् महाभागाः श्रुण्वन्तु सुसमाहिताः॥ ५॥ सामान्येन उत्तीर्यं मुनिसत्तमाः। भद्रतुङ्गाया स्रोतं हि भद्रतन्त्रेण सेवितम्॥६॥ भद्रतीर्थमिति ख्यातं पितृकृत्यं विधाय च। निमज्य मानवस्तत्र ब्रह्मलोके महीयते ॥ ७॥ त्रिसप्तकूलमुद्धत्य सरिद्वरा। शरयूसङ्गे रेवानामा ततस्तु सर्वपापप्रणाशिनी ॥ ८॥ मुनिशार्द्लाः सङ्गता पितृकृत्यं समाप्य च। निमज्य मानवस्तत्र देवगन्धर्वसेवितम् ॥ ९॥ देवभुवनं प्रयाति

**१.** -a) ने1.3 या ( $\rightarrow$ या [:]). -b) ने1 संगता, ने2 संगतां ( $\rightarrow$ सङ्गता [:]); ने1.3 वरा ( $\rightarrow$ वराः). -c) ने3 घन्या ( $\rightarrow$ घन्याः). २. -b) ने2 \* ( $\rightarrow$ यः); ने2 3 शरयुं ( $\rightarrow$ शरयूं); ने1 शुभम् ( $\rightarrow$ शुभाम्). -c) ने1 2 °भुवनं ( $\rightarrow$ °भवनं). ३ -a) ने3 शरयुं ( $\rightarrow$ शरयूं). -d) ने2 पीडिता ( $\rightarrow$ पीडितो). ८. -a) ने3 शरयुं ( $\rightarrow$ शरयूं०. -b) ने1 कस्मलं, ने3 कस्मलं ( $\rightarrow$ कश्मलं); ने1 गतः, ने2 गता, ने3 गितः ( $\rightarrow$ गता[ः]). ६. -a) ने2 श्रोतुं, ने3 श्रोतो ( $\rightarrow$ श्रोतं). ७. -d) ने1 मह॰ ( $\rightarrow$ श्रहा०).

ततः स्रोतं समुत्तीयं कनपर्वतसम्भवा। सकोका सरितां श्रेष्ठा शरयूसङ्गमं गता॥ १०॥ सङ्गमे तत्र संस्नात्वा पितृश्राद्धं समाप्य वै। मानवो देवभवनं प्रयाति मुनिसत्तमाः ॥ ११ ॥ तदूद्ध्वं मुनिशार्दूला नागपर्वंतसम्भवा। नागनारायणी पुण्या शरयूसङ्गमे गता ॥ १२ ॥ तत्र नागेश्वरं देवं संपूज्य मुनिसत्तमाः। निमज्य पितृकृत्यं वै समाप्य मुनिसत्तमाः ॥ १३ ॥ त्रिसप्तकुलमुद्धृत्य नरो याति परां गतिम्। दक्षिणे नागगङ्गाया धात्रीशो नाम शङ्करः॥ १४॥ पूज्यते देवगन्धर्वेस्तथैव शिविकङ्क्रुरैः। तं सुपूज्य जनो याति शिवलोकं सुदुर्लंभम्।। १५।। वामे दुर्गा महाभागा सर्वदुर्गविनाशिनी। वासुकीप्रमुखैर्नागैः पूज्यते परमेश्वरी ॥ १६ ॥ मानवः सर्वदुर्गेषु तां सुपूज्य द्विजोत्तमाः। न विन्दति महाभीति रोगभीति तथैव च॥१७॥ ततः स्रोतः समुत्तीर्य कोकायाः सङ्गमे शुभे। निमज्य मानवो याति शिवलोकं सुदुर्लभम्॥ १८॥ ततो रिष्टावतीसङ्गे निमज्य मुनिसत्तमाः। संपूज्य रिष्टकं देवं रिष्टामूले महेश्वरीम् ॥ १९ ॥ संपुज्य मानवो याति महेन्द्रभवनं शुभम्। ततः स्रोतः समुत्तीर्य दुर्गायाः सङ्गमे शुभे॥ २०॥ निमज्य विधिवत् तत्र पित्कृत्यं विधाय च। स त्रिंशत्कुलमुद्धृत्य मानवो मुनिसत्तमाः॥ २१॥ शिवलोकमवाप्नोति शिवेन सह मोदते। गोमतीशरयूमध्ये ततो नीलगिरिः स्मृतः॥ २२॥

१०. -a) ने1 श्रोतं, ने2 श्रोतुः + श्रोतुं, ने3 श्रोतः ( $\rightarrow$ स्रोतं). -b) ने1 कर्न॰ ( $\rightarrow$ कन॰). -d) ने1 गताः ( $\rightarrow$ गता). १४. -b) ने1 परा ( $\rightarrow$ परां). -d) ने1 शंकरम् ( $\rightarrow$ शङ्करः). १६. -c) ने2.3 वासुिक॰ ( $\rightarrow$ वासुकी॰). १७. -c) ने1 श्रीतं ( $\rightarrow$ श्रीतिं). १८. -a) ने1 श्रोतं ( $\rightarrow$ स्रोतः).

सेवितो देवगन्धर्वैर्वाणाद्यैदितिजैरपि। तथैव सिद्धगन्धर्वैर्विद्याधरमहोरगैः ॥ २३ ॥ उर्वशीप्रमुखाभिश्च नायिकाभिस्तथैव च। निवसन्ति त्रयस्त्रिशत् कोट्यो देवतागणाः ॥ २४ ॥ पर्वतराजानं प्राप्य देविषसेवितम्। यमाहर्नीलसंज्ञं वै विनध्याद्द्विगुणवर्णितम् ॥ २५ ॥ महर्षयो महाभागाः शरयुजलसेवितम्। यं प्राप्य देवताः सर्वास्तथैव च महर्षयः॥२६॥ तथा सिद्धगणाश्चान्ये न काशीं बहमेनिरे। सूर्याग्नितीर्थयोर्मध्ये मरणं प्रार्थयन्ति ये॥ २७॥ ते धन्या मानुषे लोके देवपूज्या भवन्ति ते। यत्र देवादयः सर्वे निवसन्ति महर्षयः॥ २८॥ म्तास्तत्र नराः सर्वे सायुज्यं यान्ति शङ्करे। सुर्याग्नितीर्थयोर्मध्ये क्षेत्रराडिति विश्रुतः ॥ २९ ॥ कीटपतङ्गाद्या मशका मकटादयः। श्वानाश्च शशकाद्याश्च तथैव च शिवादयः ॥ ३०॥ प्रविष्टा शिवसंज्ञेया मानवाः मुनिसत्तमाः। तत्र ये पदमेकं वै संस्पृशन्ति महीतले॥ ३१॥ प्रविशन्ति च ये विप्रास्ते यान्ति शिवमन्दिरम्। प्रविश्य तत्र वै विप्रा मा जानन्तु जना गिरिम् ॥ ३२ ॥ धर्मसेतुकरं शुद्धं जानन्तु मेरुसंज्ञकम्। महामरकतप्रख्यं सेवितं सिद्धनायकैः ॥ ३३॥ पर्वतं तं महापुण्यमज्ञाः पश्यन्ति मुण्मयम्। तत्त्वज्ञास्तु स्वरूपेण मेरुरूपं वदन्ति हि॥ ३४॥

२४. –c) ने2 निवसंत ( $\rightarrow$ निवसन्ति). २७. –b) ने1 काशि ( $\rightarrow$ काशीं). –c) ने1 ॰तीर्थंमध्ये ( $\rightarrow$ ॰तीर्थंयोर्मध्ये).

३०. -c) ने1 श्वानाद्या[:] (→श्वानाश्च). ३१. -a) ने1.2 ॰वद्ज्ञेया (→॰संज्ञेया). -b) ने1.2 मानवैर (→मानवाः). ३२. -a) ने1 विप्रस् (→विप्रास्). -d) ने2 ज्ञानं तु (→जानन्तु); ने1 मरु॰ (→मेरु॰). ३४. -a) ते2.3 ते (→तं). -b) ने1—मज्ञाः पश्यंत्ययोमयम्.

यो नीलपर्वतं दृष्ट्वा प्रणामं नोपसपंति । स याति नरके घोरे ताडितो यमिकङ्करैः ॥ ३५ ॥ सूर्याग्नितीर्थयोर्मध्ये यस्य प्रान्ते तपोधनाः । वाराणसीति विख्याता विद्यते वाणसेविता ॥ ३६ ॥ यत्र वाराणसी क्षेत्रे प्रेषितो गणनायकैः । निवासकल्पनार्थाय चण्डीशः शङ्करेण हि ॥ ३७ ॥

#### ऋषय उवाच।

शङ्करेण स चण्डीशः प्रेषितः केन हेतुना। निवासं च कथं चक्रे शङ्करस्य महात्मनः॥३८॥

#### व्यास उवाच।

पुरा कृतयुगस्यादौ चण्डीशं पुरतः स्थितम्। उवाच देवदेवेशो भवान्या सह संस्थितः॥३९॥

#### शिव उवाच।

चण्डीश श्रृणु मे वाक्यं लोकानां हितकारकम्। येन सर्वे नरा धन्याः प्राप्नुवन्ति पदं मम ॥ ४०॥ पश्य वाराणसीं चान्यां पुण्यतोयनिषेविताम्। सेवितां देवदैतेयैस्तथैव च महोरगैः॥ ४१॥

#### व्यास उवाच।

इत्युक्त्वा देवदेवेशो ध्यात्वा च सुचिरं ततः। पुनश्चण्डीशसंज्ञं वै गणं वव्रे तपोधनाः॥ ४२॥

#### शिव उवाच।

हिमालयतटं रम्यं पाहि चण्डीश मा चिरम्। सेवितं देवगन्धर्वेर्ब्रह्माद्यैदेवतैरपि॥ ४३॥

**३६**. -b) ने2 प्रांतो (→प्रान्ते). -c) ने2 विख्यातां (→विख्याता). **३७**. -a) ने2 क्षेत्रं (→क्षेत्रे). -b) ने2.3 ॰नायकः (→॰नायकः). **३८**. -b) ने3 प्रेषितः (→प्रेषितः). **४०**. -c) ने2.3 घन्यं (→घन्याः). -d) ने1 पदे (→पदं). **४१**. -a) ने2 वाराणसी (→वाराणसीं). -c) ने1 सेविता (→सेवितां). **४३**. -b) ने2.3 याहि (→पाहि). -d) ने1 दैवतैर् (→देवतैर्).

तत्र त्वं शरयूतीरे प्रकल्पय पुरीं मम।
पुण्यां वाराणसीं नाम असीवरुणमध्यगाम्॥ ४४॥
शरयूगोमतीमध्ये विद्यते नीलपर्वतः।
तस्याधस्तात् स्थलं पुण्यं प्रापियष्यिस नान्यथा॥ ४५॥
असीं च वरुणां चैव संस्थाप्य गणनायकम्।
प्रकल्पस्य पुरीं रम्यां सेवितां गणनायकः॥ ४६॥
त्वया सङ्कल्पितां ज्ञात्वा पुरीं वाराणसीं शुभाम्।
अहमप्यागिमष्यामि भवान्या सह नान्यथा॥ ४७॥
यथा पुण्यतमा काशी ख्यायते भूतले शुभा।
तथा सापि महापुण्या भविष्यति न संशयः॥ ४८॥

#### व्यास उवाच।

शिवस्य वचनं मूर्इध्ना प्रतिगृह्य तपोधनाः। हिमालयतटं रम्यं स ययौ गणनायकः॥ ४९॥ शरयूगोमतोमध्ये ददर्श नीलपर्वतम्। सेवितं देवगन्धर्वैः सिद्धविद्याधरैरपि ॥ ५० ॥ तत्र गत्वा स शरयूं दृष्ट्वा पुण्यतमां द्विजाः। पूण्यतोयवहां शुद्धां गोमतीसङ्गमे गताम् ॥ ५१ ॥ तयोर्मध्ये स्थलं पुण्यं ददर्श मुनिसत्तमाः। देवगन्धर्वसिद्धैश्च सेवितं गिरिवासिभिः ॥ ५२ ॥ तत्र पुण्यतमं स्थानं तथैव शरयं शुभाम्। दृष्ट्रा चण्डीश्वरो विप्राः कल्पयामास तां पुरीम् ॥ ५३ ॥ रुद्रकन्याभिः रुद्रेश्चैकादशैस्तथा। वसुभिश्चाष्टभिविप्रास्तथैव च महर्षिभिः॥ ५४॥ द्वादशादित्यैर्बाणाद्यैदितिजैरिप। तथेव वासुकीप्रमुखैर्नागैस्तथैवाप्सरसां गणैः ॥ ५५ ॥

<sup>88.</sup> -a) ने3 तं ( $\rightarrow$ त्वं); ने3 तत्र ( $\rightarrow$ तीरं). -c) ने1 पुण्यां ( $\rightarrow$ पुण्या). -d) ने1.3 ०मध्यगात् (ने3 ०गा) ( $\rightarrow$ ०मध्यगाम्). 8५. -b) ने3 ०पवंते ( $\rightarrow$ ०पवंतः). -c) ने2.3 तत्रा० ( $\rightarrow$ तस्या०). -d) ने3 प्रापियष्यामि( $\rightarrow$ प्रापियष्य-िस). 8६. -a) ने2 वरुणा ( $\rightarrow$ वरुणां). -b) ने2 ०नायकम् ( $\rightarrow$ ०नायकः). 8८. -b) ने1 शुभाः ( $\rightarrow$ शुभा). ५१. -c) ने1 ०वहा ( $\rightarrow$ ०वहां).५३. -b) ने2 शरणं, ने3 शरयुं ( $\rightarrow$ शरयूं). ५४. -a) ने2 ०कन्याभा ( $\rightarrow$  •कन्याभिः).

पुण्यां वाराणसी नाम नियोगाच्छ्लपाणिनः। व्यरचन्म्निशार्द्लाश्चण्डीशो गणनायकः ॥ ५६॥ विरच्य स पूरीं रम्यां शङ्करस्य महात्मनः। वरुणां स्थापयामास सूर्योपरि तपोधनाः ॥ ५७ ॥ तथैवासीं महापुण्यामिनतीर्थेषु शोभनाम्। महाक्षेत्रं व्यरचन्मनिसत्तमाः। नन्दिस्कन्दिरिटिनिश्च(रिटीनाञ्च)परिवारैर्निषेवितम् ॥ ५८॥ स रचयामास तयोर्मध्ये तपोधनाः। देवानां दानवानां च स्थानानि विविधानि च ॥ ५९ ॥ आहतास्तेन वै विप्रा महेन्द्राद्या दिवौकसः। वसवोऽष्टौ द्वादशादित्या रुद्राश्चैकादशस्त(त?)था ॥ ६० ॥ महर्षयो महाभागास्तथा देवर्षयोऽपरे। वरुणः पवनश्चैव तथैव यक्षराट् स्वयम् । ६१ ॥ प्रेतराट् पित्रिः सार्द्धं तथा गन्धर्वकिन्नराः। विद्याधराप्सरोभिश्च तथा गृह्यगणा द्विजाः ॥ ६२ ॥ तथा नागगणाः सर्वे वासुकिप्रमुखाः शुभाः। तस्मिन् क्षेत्रे महाभागाः प्रीतये शङ्करस्य च ॥ ६३ ॥ चक्रिनवासं ते सर्वे चण्डीशेनोपदिशताः। ज्ञात्वा विरचितां देवपूरीं वाराणसीं शुभाम् ॥ ६४ ॥ समाजगाम पार्वत्या सह देविषसेवितः। ज्ञात्वा तं शरयूमध्ये वागुवाचाशरीरिणो। तुष्टाव प्रणता देवं दुर्दृश्या मानवैद्विजाः ॥ ६५ ॥

**५६.** -a) ने1 वाराणसीं ( $\rightarrow$ वाराणसी). -c) ने1.2 ॰शार्दूळा ( $\rightarrow$ ०शार्दूळाश्). **५७**. -a) ने1 पुरी रम्या ( $\rightarrow$ पुरीं रम्यां). -c) ने3 वरुणं ( $\rightarrow$ वरुणां). **५८**. -b) ने1 शोभनान् ( $\rightarrow$ शोभनाम्). -c) ने1 महत् ( $\rightarrow$ महा-). -d) ने2.3 व्यचरन् ( $\rightarrow$ व्यरचन्); ने2.3 ॰सेवितम् ( $\rightarrow$ ०सत्तमाः). ६०. -d) ने1 ॰दशस् ( $\rightarrow$ ०दशास्).

**६३.** -a) ने1 भाग॰ ( $\rightarrow$ नाग॰). -b) ने2 ॰प्रमुखां ( $\rightarrow$ ॰प्रमुखाः) **६४**. -b) ने1 ॰देशिताः (॰दर्शिताः). -cd) ने1 देवः पुरीं ( $\rightarrow$ देवपुरीं). **६५**. -a) ने3 पर्वत्या ( $\rightarrow$ णार्वत्या). -b) ने3 ॰सेवितम् ( $\rightarrow$ ॰सेवितः).

## वागुवाच।

नमो नमो वासुिक यज्ञकारिणे

नमो नमश्चर्मवसानधारिणे।

नमो नमः सत्यसमाधिकारिणे

नमो नमो मानवमौलिधारिणे॥ ६६॥

हराय दक्षस्य मखप्रणाशिने

शिवाय श्रीवत्ससमाधिगामिने।

रुद्राय रौद्रान्तकनाशिने प्रभो

नमामि सत्याय कलापधारिणे॥ ६७॥

#### व्यास उवाच।

संस्तृतं देवदेवेशं वाचा खे जातया तदा। दद्शुर्मनिशार्द्लाः सर्वे ते शिविकिङ्कुराः ॥ ६८ ॥ शरयगोमती मध्ये लिङ्गं ब्रह्मादिसेवितम्। सिद्धगन्धर्वेर्महेन्द्राद्यैदिवौकसैः ॥ ६९ ॥ संस्तृतं वाग्वाचान्या संस्तृतं मुनिसत्तमाः। तूष्टुवुर्गणनायकाः। वागीश्वरीति ते सर्वे देवदानववानराः सिद्धगन्धर्वमन्जा महर्षयो देवर्षयोऽपरे । महाभागास्तथा वागीशेति तपोधनाः ॥ ७१ ॥ तृष्टुवुर्देवदेवेशं इत्येतत्कथितं विप्रा मया वाराणसी शुभाः। द्वितीया रचिता पुण्या चण्डीशेन महात्मनाः॥ ७२॥ सूर्याग्नितीर्थयोर्मध्ये तपोधनाः। मता यत्र सूर्यमण्डलमभ्येत्य यान्ति शिवपूरं प्रति ॥ ७३ ॥ काशीशतगुणं पूण्यं विद्यते यत्र वै द्विजा। तत्र ये मर्तिमच्छन्ति तेऽपि यान्ति शिवालयम्।। ७४॥

६६. -a) ने1 नमें ( $\rightarrow$ नमों). ६७ -b) ने2 ॰गामिनैः ( $\rightarrow$ ॰गामिने). -c) ने1 ॰गाशिनं ( $\rightarrow$ ॰गाशिने). -d) ने1 2 नमामि सत्यासकलांकघारिणे. ६८ -b) ने2 वागुवाचा शरीरिणी. -d) ने1 यम॰ ( $\rightarrow$ शिव॰). ६९. -a) ने2 \*ध्ये ( $\rightarrow$ मध्ये). ७०. -c) ने2 ॰बोघान्या ( $\rightarrow$ ०वाचान्या); ने1 वाचां देन्याः प्रथमतः. ७४. -c) ने1 नर्तुम् ( $\rightarrow$ मर्तुम्).

## ऋषय ऊचुः

सर्वक्षेत्रोत्तमं क्षेत्रं समस्ताघप्रणाशनम् । अपि पापविलिप्तानां मुक्तिदं वद वै द्विजाः ॥ ७५ ॥ संन्यासेन विना यत्र प्राप्यते मुक्तिरुत्तमाः । क्षेत्राधिराजराजानं प्रब्रूहि मुनिसत्तमः (म?) ॥ ७६ ॥

#### व्यास उवाच।

शृण्वन्तु मनिशार्व्ला गालवेन महात्मना। क्षेत्राधिराजराजानं भूतले समुदाहृतम्॥ ७७॥ [पुनर्जनपदा सर्वे ऋषय क्ष(सं?)यतव्रताः। सर्वशास्त्रार्थतत्वज्ञा वेदवेदाङ्गपारगः(गाः?)॥ ७८॥ स्वशास्त्रार्थतत्वज्ञा वेदवेदाङ्गपारगः(गाः?)॥ ७८॥ स्वशास्त्रार्थतत्वज्ञं ध्यायतं पुरुषोत्तमम्॥ ७९॥ श्रुत्वा धर्माण्यशेषाणि सर्वशास्त्राणि वै तथा। पप्रच्छुः सर्वधममंज्ञा भीताः पातकराशिभिः॥ ८०॥

## जानपदा ऊचुः।

नमस्ते वेदतत्त्वज्ञ ऋषीणां सम्मतः प्रभो । मनोवाक्कर्मभिर्श्रह्मन् कृतानामघकोटिनाः (नाम् ?) ॥ केनोपायेन शान्तिः स्याद् दुःकर्मफलभागिनाम् ॥ ८१ ॥

#### श्रीगालव उवाच।

एतदर्थं सुरः सर्वे ऋषयः शंसितव्रताः। विशिष्टाद्या महात्मानो वैकुण्ठभवनं ययुः॥ ८२॥ तत्र गत्वा जगन्नाथं देवदेवं जनार्दनम्। तुष्ठुवुः सर्वधर्मज्ञाः सर्वछोकहिते रताः॥ ८३॥

७५. -d) ने1 द्विजः ( $\rightarrow$ द्विजाः). ७६. -d) ने1.2 °सत्तमः; ने3 °सत्तमः ( $\rightarrow$ °सत्तमः(°म?)). ७७. -b) ने2.3 महात्मनाः ( $\rightarrow$ महात्मना). क्षि ने2.3 हस्तलेखयोः ७७ क्लोकात्परं ३५२ क्लोकं यावत् पाठो नास्ति. ने3 हस्तलेखे ७७ क्लोकात्परमध्यायसमाप्तिर्वर्तते—इति श्रीस्कन्दः ।

## ऋषय ऊचुः।

नमस्ते देवदेवेश शङ्खाचक्रगदाधरः (र?)। पद्मनाभ नमोस्तु ते॥ ८४॥ शार्ङ्गपाणे नमस्तेऽस्तू जगन्नाथ ऋ(हृ?)षीकेश जनार्दन। वास्देव वास्देव नमोस्तु ते॥ ८५॥ देवेश कमलाकान्त त्विमन्द्रस्तवं च सोमस्तवं वायुस्तवं च हुताशनः। त्वं रविस्तवं धनाध्यक्षो यमस्तवं वरुणोऽपि च ॥ ८६॥ त्वमाधारश्च धाता च विधाता त्वं जनार्दन। त्वमापस्त्वं च वै विप्रो बोजकत्तरित्वमेव च ॥ ८७ ॥ विजयी विष्टनाथस्त्वं वीरनाथस्त्वमेव लोकाध्यक्ष सुराध्यक्ष त्राहि पापान्नमोऽस्तु ते ॥ ८८ ॥ भवसागरमग्नानां शोकसागरे। भग्नानां महापातकभीतानां ऋषीणां त्वं गतिर्भवः (व?)॥ ८९॥ पाहि विष्णो जगन्नाथ पाहि पाहि जनार्दनः (न ?)। यथा पूता महात्मानो ऋषयः शंसितव्रताः। सर्वे स्युः कर्मणा येन तथा त्वं ब्रूहि केशव।। ९०।। मक्त्यर्थमेषां सर्वेषां क्षेत्रं तीर्थं जनार्दनः (न?)। देवदेवेश त्रयाणामपि पावनम् ॥ ९१ ॥

#### गालव उवाच।

एतच्छुत्वा तु भगवान् मुनीनां भवितात्मनाम्। दर्शयामास शरयू(यूं ?)दिव्यां वामाचि(क्षि?)संस्थिताम् ॥ ९२ ॥ पापविच्छित्यै अवतीर्णां हिमालये। महापुण्यां दिव्यमुक्ताफलोपमाम् ॥ ९३ ॥ मानसोत्थां हिमालयतटे रम्ये संभूतामिन्दुसन्निभाम्। वसिष्ठेन मोक्षमार्गकरीं पराम् ॥ ९४॥ प्रकाशितां ब्रह्मणा च शिवेनापि प्रार्थितां पुण्यवाहिनीम्। महेन्द्राधैर्देवगणैः सेवितामृषिभिः सह॥ ९५॥ प्रक्रीडद्भिम्गद्वन्द्वैः सर्वतः सुविनादिताम्। हंसकारण्डवाकीणां । चक्रवाकैर्निषेविताम् ॥ ९६ ॥ स्वर्णवर्णाभि[र्]दिव्याभिः वि(सि ?)कताभिश्च पूरिताः (ताम्)। नानाविधेर्वृक्षगणैः विशोभितमहातटाम् ॥ ९७॥

महर्षीणां महापुण्यैमा(रा ?)श्रमेश्च विशोभिताम्। देवाङ्गनाङ्गरागेण मज्जनक्षालितेन च ॥ ९८ ॥ पङ्कीभूतह्नदां दिव्यां परितो जलजैरपि। मकरैः कमठैश्चापि तथान्यैर्जलजन्तुभिः॥ ९९॥ इलावर्ना(र्णा ?)दिभिर्नागैः संपूरितजलशयाम् । कल्लोललोलां विस्तीर्णां चलन्तीं हिमपर्वते ॥ १०० ॥ निजतीरे मृतानां च जन्तूनां वै महद्गतिम्। वदन्तीं त्रिविधं पुण्यं यममार्गविरोधिनी(नीम्?) ॥ १०१॥ सङ्गमैर्बहुभिर्पूणां मुक्तये पूर्णार्थदायिनी(नीम् ?)। गोमतीसङ्गमे दिव्ये सङ्गतां कौमुदीसभाम् ॥ १०२॥ तत्र मध्ये महत्पुण्यं सुमेरुसदृशं शुभम्। पर्वतं नीलसंज्ञं वै पुण्यं तेभ्यः प्रदर्शयत् ॥ १०३ ॥ तस्योद्देशे महत्पुण्यां चण्डीशेन प्रकल्पिता(ताम् ?)। पूरीं वाराणसीं नाम पुण्यां काश्या दशोत्तराम्(रा?) ॥ १०४ ॥ तत्र मध्ये महालिङ्गं देय(व?)वागीश्वराह्वयम्। पूजितं देवगन्धर्वैः शिवं तेभ्यः प्रदर्शयत् ॥ १०५ ॥ विशष्ठानुग्रहार्थाय यत्र देवो महेश्वरः। सम्मोहयत् ऋषिश्रेष्ठं मार्कण्डेयं हरिप्रियम् ॥ १०६॥ चक्रे सैहं वपुः शम्भु[र्] भीषयन्निव भूसुरम्।

## जानपदा ऊचुः।

चक्रे स भगवान्देवः कथं तस्य महात्म्मनः। अनुग्रहं च सम्मोहं मार्कण्डेयो हरिप्रियम्(यः?)।। १०७॥ आजगाम कथं तत्र भगवान्किं चकार सः। किं तत्र विप्रियं चक्रे शङ्करस्य तपोधनः॥ १०८॥ गालव उवाच।

पुरैव भगवांस्तत्र मार्कण्डेयो महातपाः । गीतां सनत्कुमारेण गाथां श्रुत्वा हिमालये । समाजगाम धर्मज्ञो नीतिशास्त्रविशारदः ॥ १०९ ॥

## जना ऊचुः।

सनत्कुमाराद्भगवान् गाथां श्रृत्वा हिमालये। समाजगाम च कथं तयोः सम्मतयोः शुभः॥११०॥

#### गालव उवाच।

पुरा कृतयुगस्यादौ ऋषयः संशितव्रताः। सत्यलोके सुखासीनं ज्वलन्तमिव तेजसा।। १११॥ सनत्कुमारं च विभुं प्रणम्याशु यतव्रताः। विशिष्ठो भगवानित्रः पुलस्त्यः पुलहश्च वै॥११२॥ मरोचिरङ्गिराश्चैव क्रतुश्चैव महाजपाः। मार्कण्डेयो महातेजाः सह तैर्ब्रह्मणः सुतैः॥ ११३॥ सनत्कुमारस्य सभां विविशुर्महतीं शुभाम्। सूपविष्टेषु सर्वेषु प्रजापतिसु तेषु वै।। ११४॥ उवाच स मुनिः पुण्यां गाथां ब्रह्मार्षसेविताम्। असारे खलु संसारे सारं वैकुण्ठकीर्तनम्। ध्यानं प्रणामपूर्वं वै सारात्सारतरं शुभम् ॥ ११५ ॥ दुर्लभं मानुषं लोके मानुषं मुनिसत्तमाः। सुदुर्लभतरं तत्र ध्यानं शिवमुकुन्दयोः ॥ ११६ ॥ तत्रापि दुर्ल्भं मन्ये वासं काश्यां सुदुर्ल्भम्। यत्प्रार्थयन्ति मुनयो वेदवेदाङ्गपारगाः ॥ ११७ ॥ तस्मादिप महत्पुण्यं वासस्तत्र हिमालये। गत्वा यत्र हरेलोंकं पापिस्वा(ष्ठा ?) अपि यान्ति वै ॥ ११८ ॥ हिमसीकरसंस्पृष्टाः शशका मशकादयः। अपि सूकरमार्जारा यत्र यान्ति हरेः पदम् ॥ ११९॥ हिमाचलतटस्थेन कः शुना साम्यमिच्छति। तपसा विद्यया वापि ध्यानेन नियमेन च॥ १२०॥ मृतः स्वर्गं विहायाशु तृणप(व ?)द्देवसेवितम्। दुःप्राप्यं देवगन्धर्वेयों याति हरिमन्दिरम्॥ १२१॥ ध्यानं तपः क्षेमकरी च विद्या तीर्थानि काशिप्रभुखानि शम्भोः। तावद्धि सर्वाणि च कीर्तितानि यावन्न चाद्रेहिमसीकराणि ॥ १२२॥

गालव उवाच।

इमां गाथां सक्चन्छ्रत्वा मार्कण्डेयो महातपाः। परिक्रम्य प्रणम्याशु श्रुतमृषिं(श्रुतिष?)विष्णुसम्मितम् । आजगाम महाभागो भूलोकं लोकवन्दितः॥ १२३॥ तत्रापश्यत्स तीर्थानि क्षेत्राणि विविधानि च। हिमवन्तं महापुण्यं जगाम दिशमुत्तराम् ॥ १२४ ॥ अथ नीलगिरि पुण्यं हिमाद्रेर्देवसेवितम्। प्राप्य तत्र तपस्तेपे गोमतीतोयसेविते ॥ १२५ ॥ शीर्णपर्णानिलाहारो निराहारो जितेन्द्रियः। दिव्यं वर्षशतं तत्र तपस्तेपे[सु]दुष्करम् ॥ १२६ ॥ ततः कालेन महता मानवानां हिताय वै। प्राप्यानुज्ञां विधेस्तत्र विशष्ठो मुनिसत्तमः ॥ १२७ ॥ शरयं मनसोत्पन्नां देर्वाषगणसेविताम्। समानयत् पदोत्पन्नां हरेरमिततेजसः ॥ १२८॥ पुण्यां हिमालयस्यान्ते लुण्ठमानां सरिद्वराम्। मार्कण्डेयाश्रमं प्राप्य संलग्ना नीलपर्वते। ह्रदीभूता महापुण्या तस्थौ तत्र महानदी॥ १२९॥ तत्र गङ्गां ह्रदवतीं विशष्ठो मुनिपुंगवः। दृष्ट्वा चुकोप भगवान्किमेतदिति कारणम् ॥ १३० ॥ संध्यात्वा सुचिरं कालं ततस्तु मुनिसत्तमः। ज्ञातवांस्तत्र मार्कण्डेयं तपस्यन्तं तपोनिधिम् ॥ १३१ ॥ कि करोमीति संचिन्त्य पुनर्ज्ञात्वा महेश्वरम्। तत्रस्थं पार्वतीकान्तं पार्वत्या सह पूजितम्। तुष्टाव प्रणतस्तत्र देवं वागीश्वरं हरम् ॥ १३२ ॥

## वशिष्ठ उवाच।

महाप्रभो शङ्कर पार्वतीश शम्भो शिवं त्र्यम्बक विश्वमूर्ते। हराव्यय त्र्यक्ष महानुभाव देवोपते विश्वपते गणेश ॥ १३३ ॥ वृषध्वज शूलिपनाकपाणे रथाङ्गपाणिप्रिय देवदेव। देवेशदेव प्रमथाधिनाथ शम्भो भवस्त्वां शरणं प्रपद्ये॥ १३४ ॥ वीणामृदङ्गपणवध्वनिगीतयोव(ग्य ?),

वेदैः पुराणरचितस्तवगीतकीर्ते।

विश्वमभर त्रिपुरदैत्यशतान्तकेश

लोकेश मन्मथरिपो शरणं प्रपद्ये॥ १३५॥

श्रीमन्महाकालकलाविलास

प्रजापतेर्यज्ञविनाश भर्गः।

भक्तप्रियप्राणभृतामधीश

काशीश कैलासनिवास शम्भो॥ १३६॥

हरान्धकानङ्गरिपो सुरेश

मृत्युञ्जयस्त्वं शरणं प्रपद्ये ॥ १३७ ॥

#### व्यास उवाच।

एवं स्तुतः स्तुतस्तेन भगवान् शङ्करः स्वयम् । आविर्भूय वरं देवः प्रगृहाणेत्युवाच ह ॥ १३८ ॥ ततो ववे मुनिस्तत्र शिवात्स मुनिसत्तमाः । शर(य्वाः ?) आश्रमाहिव्यात् गीतं वेदविदांवरः ॥ १३९ ॥

#### गालव उवाच।

तथेत्युक्ता(क्त्वा ?) स भगवान् विचिन्त्य च मुनेस्तपः । उवाच स प्रियां देवीं पार्वतीं प्राणसम्मिताम् ॥ १४० ॥

#### श्रीशिव उवाच।

कथमत्र विधातव्यं अनयोः श्रेयमुत्तमम् । विशिष्ठस्य प्रतिज्ञा वै कथं पूर्णा भवेदिह् ॥ १४१ ॥ कथमत्र मुनेस्तस्य नस्याद्धि तपसः क्षयः । एवं विचिन्त्य भगवान् प्रावंतीं प्राह सत्वरम् ॥ १४२ ॥ गोस्वरूपं विधायाशु यत्रास्ते तपसोनिधिः । तत्र याहि महाभागे सुरगन्धर्वपूजिते ॥ १४३ ॥ अहमप्यागमिष्यामि सिंहरूपेण त्व(त्वां ?) प्रति । अत्यन्तमहिमां दृष्ट्वा ध्वनिस्तत्र विधीयताम् ॥ १४४ ॥

## गालव उवाच।

सुरभोरूपमास्थाय तथेत्युक्ता(क्त्वा ?) महेरुवरी। तमाजगाम यत्रास्ते मार्जण्डेयो महातपाः॥ १४५॥ तस्यानु प्रययो देवः सिंहरूपेण सत्वरः। नखदंष्ट्रामयूखैः रवैः(स्वैः) पूरयन्नि भूतले॥ १४६॥ जृ'म्भितेन मनुष्याणामसून् संप्रहरन्निव। तमापतन्तं संप्रेक्ष्य सा गौस्तत्र महाध्वनिम्। विवर्णवदनातीता चक्रे हि नयनक्रमात्।। १४७।। किमेतदिति संचित्य ध्यानादुद्बृत्य चक्षुषी। इतस्ततः पश्यमानो गांस्तत्र स्वमुखे स्थिताम् ॥ १४८॥ ददर्श मृगराजेन समाक्रान्तामधोमुखीम्। विवर्णवदनां दीनां प्रपश्यन्तीं स्वमेव हि॥ १४९॥ सत्वरं समुपस्थाय त्रातुं हाहेत्यपि ब्रवन्। महर्षिः प्रययौ यावत्तावत्सा सरितां वरा ॥ १५०॥ पयः कृत्वा ह्रदं भिन्नं पूरयन्ती स्वनैर्दिशः। प्रवाहिता दृष्ट्रा मुनेस्तस्याश्रमाद्वरात् ॥ १५१ ॥ स्वरूपं भगवान्दध्रे भवान्या सह शङ्करः। पञ्चवक्त्रं दशभुजं त्रिनेत्रं शूलपाणिनम्। कपालखट्वाङ्गधरं महादेव्या समन्वितम् ॥ १५२ ॥ तमेव देवं व्याघ्रेशं मत्वा व्याघ्रस्वरूपिणम्। प्रणम्याभीप्सितान् कामान् प्राप्य सत्यं ययौ पूनः ॥ १५३ ॥ विशष्टोऽपि महातेजा संस्तुवन् शङ्करं प्रभुम्। प्रवाहे वाहियत्वा तां शरयूं प्रययौ गृहम्॥ १५४॥ एवप्रा(मा ?)सीन्मुनेस्तस्य समागमनकारणम् । तत्र वागीश्वराख्ये वै क्षेत्रे देवनिषेविते ॥ १५५ ॥ यथा व्याघ्रस्वरूपेण भगवान् शङ्करः स्वयम्। मुर्नि सम्मोहयामास तथा समुदितं मया॥ १५६॥ तत्रैव पद्मनाभं च पुरीं चण्डीशकल्पिताम्। वाराणसीं शिलां चापि मार्कण्डेयाख्यपूजिताम् ॥ १५७॥ तां दृष्ट्वा ताद्शीं भव्यां प्रणेमुस्ते द्विजातयः। शरयं च महापुण्यां तथा शिवपुरीं शुभाम्॥ १५८॥ तत्रोचुस्ते जगन्नाथं त्राहि पापाज्जनार्दन। महिमां चास्य तीर्थस्य प्रबृहि कृपया प्रभो। सर्वेषामेव लोकानां हिताय जगदीश्वर ॥ १५९ ॥

## गालव उवाच।

एतच्छुत्वा स भगवान् मुनीनां भावितात्मनाम् । कृपया देवदेवेशः प्रोवाच जगताम्वरः॥१६०॥

## श्रीभगवानुवाच ।

हिमाचलतटे रम्या पुण्या मे चरणोद्भवा। शर्यूलोकपापघ्नी विद्यते सिरतां वरा॥ १६१॥ सोमपानफलं तस्याः पिबतां कुरुते जलम्। मज्जनाच्चारवमेधस्य तर्पणे द्विगुणं फलम्। गोमतीसङ्गमे दिव्या सङ्गता सा महानदी॥ १६२॥ तत्र मध्ये महत्क्षेत्रं सर्वपापप्रणाशनम्। तदेव सारं सर्वेषां भूलोके शिरमण्डलम्॥ १६३॥ शर्यूगोमतीमध्ये पुण्या वाराणसी स्मृता। तत्रास्ते पार्वतीनाथो देवो विश्वेश्वरो हरः॥ १६४॥ तन्मध्ये सुमहत्क्षेत्रं प्रख्यातं भूतले स्थितम्। वागीश्वरस्य वै विप्राः सर्वपापप्रणाशनम्॥ १६५॥ धर्मार्थकाममोक्षाणां साधनं सर्वकामदम्। भृक्ति-मुक्तिप्रदं पुण्यं श्रुण्वतां पापनाशनम्॥ १६६॥ यो मो हिमालयप्रोक्त(?) तस्य कुक्षौ महेश्वरः। वागोश्वेति च विख्यातः शिवनाभिः सुपूजितः॥ १६७॥

तुहिन गिरेः पञ्च शिखराणि विभोः परमेश्वरस्य शिरांसि वरदारुकाननं चरणौ। करमपि विद्धि भुवनेश्वरवामकम्। कमलजविभोश्च दक्षिणकरो विभाण्डेश्वरः ॥ १६८॥

सिन्नधौ देवदेवस्य सिन्त तीर्थानि यानि च।
तेषां मयी (पी?)ह सर्वेषां प्रकाशः क्रियते मया।। १६९॥
यानि सन्तीह तीर्थानि देवदेवस्य सिन्नधौ।
तानि सर्वाणि वक्ष्यामि अन्तर्गृहगतानि च।
सर्वेषां तु समासेन तीर्थयात्रा(त्रां?) प्रवच्य(च्म्य?)हम्॥ १७०॥
गोमतोश्यपूमध्ये पुण्यौ नीलगिरिः स्मृतः।
तस्याधोरिचता चास्ति दिव्या वाराणसी पुरी॥ १७१॥
तस्या मध्ये स वागीश(ः) तीर्थराजेति गीयते।
शिवनाभि[ः] स विख्यातो देवो वागीश्वरो हरः॥ १७२॥

तत्र गत्वा नरः सम्यक् भुक्ति मुक्ति च विन्दति। चिन्तयनुसंस्मरन्वापि देवं वागीश्वरं हरः (रम्?) ॥ १७३ ॥ जायते मुक्तिरव्यग्रा महापातकी(कि?)नामपि। दर्शनात् पूजनाद्ध्यानात् तथा संस्पर्शनादिप ॥ १७४ ॥ वागीशस्य महाभागा मुक्तो भवति तत्क्षणात्। पितृहा मातृहा चैव गुरुघ्नो ब्रह्महा तथा।। १७५।। गोस्त्रीपशघ्नबालघ्नो गरदो विषदस्तथा। स्वामिहा पतिहा रौद्रो अग्निदो वृषलीपतिः॥ १७६॥ शिवद्वेषकरस्तथा। अनेकपापराशिस्थः शिवनाभिमयं सोथ गत्वा निःकल्मषो भवेत् ॥ १७७ ॥ तत्र ये प्राणिनो जातु संत्यजन्ति कलेवरम्। भक्तिहीनापि सायुज्यं यान्ति सर्वे न संशयः॥ १७८॥ काश्यादिषु च तीर्थेषु तावनमृत्युर्विशिष्यते। यावद्वागीशदेवस्य सन्निधौ न मृतः पुमान्॥१७९॥ या सन्ती(ती ?) तत्र देवस्य सिन्नधौ सह गच्छित । स कोटिकुलमुद्धृत्य शिवलोकं प्रयाति वै॥१८०॥ येन दुष्टं महापुण्यं तीर्थं वागीश्वराह्वयम्। तेन दृष्टा मही सर्वा सप्तद्वीपा ससागरा॥ १८१॥ तेनोद्धतानि सर्वाणि कुलानि मुनिसत्तमाः। अत्रैवोदाहरन्तीममितिहासं पुरातनम् ॥ १८२ ॥ पुरा कृतयुगस्यादौ इवेताश्वो नाम भूपतिः। बभूव नगरे रम्ये प्रद्योताख्ये सुशोभने ॥ १८३ ॥ वार्द्धकेऽभूत्सुतस्तस्य अग्निधो (अग्नीध्रो ?) न(ग्नि?)शिखोपमः। जघान पितर पापो राज्यलोभेन मोहितः॥ १८४॥ स पोषितोऽपि तेनाथ विषं दत्वा च दुर्मतिः। मृते पितरि दुःखार्तो लोकान्विश्वासयन्निव ॥ १८५ ॥ वह्निसंयोगमन्विछन्नमात्यैविनिवारितः । तस्योर्ध्वदैहिकं कृत्वा राजा राज्यमपालयत् ॥ १८६ ॥ ततः कुष्ठं शरीर(रे?)स्य बभूवातीवदुःसहम्। कूष्ठं दृष्ट्वा शरीरेसौ चिन्तयामास भूपतिः॥ १८७॥

कथमेतत् कृतं पूर्वं मूढात्मा स विचिन्तयत्। ततः सर्वेः पुरीत्यक्तो बान्धवैः सेवकैः क्षणात्॥ १८८॥ भ्रष्टश्रीकः स पापात्मा ययौ दुर्वाससाश्रमम्। स पृष्टस्तेन धर्मात्मा प्रोवाच कृपया मुनिः॥ १८९॥

# दुर्वासा उवाच।

दुःकर्म भवतां राजन् कृतं पितृनिपातनात् ।
काश्यादिषु च तीर्थेषु पुण्यक्षेत्रेषु वै तथा ॥ १९० ॥
दुःखित्वापि(?) महत्पापं न विनश्यित वै नृप ।
जन्मकोटिसु भोज्यन्ते दुःकृतं येन नश्यित ॥ १९१ ॥
तदहं कथ्यिष्यामि याहि त्वं हिमपवंते ।
शरयू गोमतीसङ्गे सङ्गमे यत्र सङ्गमे(ता ?) ॥ १९२ ॥
तत्र वाराराणसी चास्ति काश्यात्कोटिगुणा स्मृता ।
राजते तत्र मध्ये वै देवो वागीश्वरो हरः ॥ १९३ ॥
तत्र गत्वा महेशस्य दर्शनात् पूजनादिप ।
पापच्युतित्वमाप्नोति शिवनाभ्यभिलोकनात् ॥ १९४ ॥

## श्रीभगवानुवाच।

इति श्रुत्वा मुनेस्तस्य वाक्यमिन (ग्नी ?) ध्रभूपितः । यात्रां तस्य कथं जाने प्रवेशो निर्गमस्तथा ॥ १९५ ॥ कीदृशी महिमा तस्य तीर्थराजस्य शाश्वती । यानि तीर्थानि देवस्य सिन्नधौ सन्ति तानि वै ॥ १९६ ॥ प्रबूहि तानि सर्वाणि तथा पूजाविधि द्विज । वागीश्वरस्य चाख्यानं समासेन वदस्व मे ॥ १९७ ॥

# दुर्वासा उवाच।

धन्योऽसि नृपशार्द्ल गतास्ते पापकोटयः। वागीश्वरकथायां वै संजाता मितरीदृशी।।१९८॥ जाह्नवी यैस्तु संस्नाता पूर्वं जन्मशतत्रये। शरयूगोमतीमध्ये यान्ति वागीश्वरं हि ते॥१९९॥ काशीभुवं च संत्यज्य तथा कैलाशपर्वतम्। शरयं न हि तत्याज्य शङ्करः प्रेयसी यतः॥२००॥ शरयं जाह्नवीं विद्धि यमुनां विद्धि गोमतीम्। विन्ध्यं नीलाचलं राजन्साक्षात्काञ्चनसन्निभम् ॥ २०१ ॥ अञ्वत्थमक्षयवटं माधवं विन्ध्य(बिन्दु)माधवम्। प्रयागं तीर्थराजं च विद्धि सङ्गममध्यगः(गम्?) ॥ २०२॥ विश्वेश्वरं च वागीशं पुरीं चण्डीशकल्पिताम्। विद्धि वाराणसीं दिव्याम् उत्तरस्यां शिवप्रिया।। २०३।। पिपीलिकाद्याः कृमिमक्षिकादयः शिवाः पिशाचाः जलजाश्च भूचराः। मृता विमानं त्रिदशैनिषेवितामवाप्य यां यान्ति शिवार्चकाः किमु ।२०४। तीर्थेऽस्मिन्वे महाभागाः प्रकुर्वन्ति शिवार्चनम्। पूजितोस्त्वीह विश्वेशस्तैरेवाद(ब्द ?)शतत्रये ॥ २०५॥ गुञ्जामात्रेण स्वर्णेन पुमान्वागीश्वरं हरम्। धनं स विपुलं प्राप्य भुक्तवा भोगान् यथेप्सितान् ॥ २०६॥ परत्र च शिवं याति कुलकोटिसमन्वितः। वागीश्वरसमं तीर्थं शरयूसिम्मता नदी ॥ २०७॥ नास्ति नास्ति महाभागाः पुण्ये लोकत्रयेष्विष । काशीकोटिगुणं पुण्यं वक्तुं येषां न शक्यते। प्राप्यते नृपशार्दूल तस्मात्कोन्यतमो वरः ॥ २०८ ॥ गोभूतिलहिरण्यानां नानारत्नदिवाससाम् । दानं चरन्ति ये राजन् ते मुक्ताः सन्ति भूतले ॥ २०९॥ पापात्मानोऽपि राजेन्द्र यत्र शम्भोः परं पदम्। यान्ति संस्मरता(णा?)देव वागीशस्य शिवस्य च ॥ २१०॥ निःकामोऽपि महेशस्य पदं यः समृ (सपृ ?)शति प्रभोः। स याति मन्दिरं शम्भोः प्रार्थितं देवदानवैः। पापात्मानोपि देवस्य मन्दिरे यान्ति वै श्रृणु ॥ २११ ॥ सुबलो नाम धर्मिष्ठो वैश्योऽभूनृपसत्तम। स धनी सर्वधर्मज्ञो धर्मशास्त्रार्थकोविदः ॥ २१२ ॥ दशांशं प्रददौ सै(वै ?)श्यो द्विजेभ्यो धर्मशास्त्रवित् । अनपत्यः स धर्मात्मा पुत्रार्थं प्रार्थवा(य?)न्नृपः॥ २१३॥ वृद्धे वयसि धर्मात्मा प्राप पुत्रद्वयं शुभम्। नानाविधेन पुण्येन भक्त्या शिवमुकुन्दयोः ॥ २१४ ॥

तयोर्नामाकरोत्तातः स चानन्दान्निधीति वै। पुण्डरीकेति चान्यस्य सुबलो धर्मवल्लभः ॥ २१५ ॥ बाल्ये वयसि विकान्तौ दृष्ट्वा लोके सूखं हि तौ। सन्तौ (सुतौ ?) स(सु ?)पोषितौ तेन पुत्रिणा प्राप्तयौवनौ ॥ २१६ ॥ तत्यजुः पितरं वृद्धं कामार्तौ रितलालसौ। वीतरागस्ततो वैश्यो गृहं त्यक्त्वा वनं ययौ ॥ २१७ ॥ गते पितरि धर्मात्मा निधिः पुण्यं चकार ह। पितृवद्यज्ञकर्माणि तथा ब्राह्मणपूजनम् ॥ २१८ ॥ कनिष्ठः पुण्डरीकस्तु पापः स्वामातरं नयत्। गते पितरि संरन्तुं तया सह स दुम्मंतिः॥ २१९॥ तस्य तादृक् मतं बुद्ध्वा तत्यजुभ्रां(ज्ञा ?)ति बान्धवाः । भ्रात्रा चापि परित्यक्तो स पापो विपिनं ययौ ।। २२० ॥ ततो बहुतिथं कालं रेमे दुष्टस्तया सह। पर्वतेषु च रम्येषु नदीषु च महासु च॥ २२१॥ ततः कालेन महता मृतां हित्वा शुभव्रताः (तां ?)। ययौ स भोजनृपतेः सभायां दुष्टमानसः ॥ २२२ ॥ तत्र भोजसभायां च नृत्यन्तं स्त्रीकदम्बकम्। तासां मध्ये प्रनृत्यन्तीं प्रददर्शाञ्जलोचना (नाम्) ॥ २२३ ॥ पूर्णचन्द्रमुखीं रामां उर्वशीसदृशां वराम् । दृष्टिपातेन लोकानां तेजोबलविनाशिनीम् ॥ २२४ ॥ गतासूनिव कूर्वन्ती कामबाणेन मानवान्। तां दृष्ट्वा तादृशीं रम्यां नृत्यान्ते स विटाधमः ॥ २२५ ॥ म(त ?)या सार्द्ध ययौ तस्या गृहं वैदूर्यशोभितम्। वतः प्राप्य गृहं रम्यं रेमे पापस्तया सह ॥ २२६ ॥ तस्यातिशोभाढ्ये वैदूर्यमणिशोभिते। पिबंस्तस्याधरं दुष्टो रेमे वर्षशतं नृप ॥ २२७ ॥ ततः काले व्यतीते तु वैश्यः पञ्चत्वमागतः। नीतो याम्यैर्यमपुरं हाहेति च वदन् मुहुः ॥ २२८ ॥ पपात नरकं घोरं प्राकृतेनैव कर्मणा। तामिस्रादिषु पुण्येषु नरकेषु पुनः पुनः॥ २२९॥

पच्यमानः स पापात्मा कुम्भीपाकं जगाम ह। तत्रापि नरकान्घोरान् भुक्त्वान्येषु नरेश्वरः॥ २३०॥ जगाम नरकेष्वेव नानादुःखप्रदेषु च। तै(कि ?)लासपूयःपूर्णेषु क्षिप्तोऽसौ यमकिङ्करैः ॥ २३१ ॥ तत्र तत्र स्वमांसं हि खादन्नदा(ब्दा)युतं नयत्। स हदन्नरकान्घोरान्बुभुजे स्वेन कर्मणा ॥ २३२ ॥ निधिस्तु नृपशार्दूल स्वेन पुण्येन धर्मवित्। जगाम देवगन्धर्वैः सेवितं शिवमन्दिरम् ॥ २३३ ॥ बुभुजे विषयान्भोगान्स निधिः शङ्करप्रियः। किञ्चित्पापावलिप्ताङ्गं किञ्चित्कालेन शङ्करः ॥ २३४॥ किङ्करान्नरकं ह्येनं दर्शयन्नित्युवाच ह। प्रत्यागच्छत मे लोके दृष्ट्वाथ यमयातनाम् ॥ २३५ ॥ अथ ते किङ्कराः सर्वे तथेत्युक्तवा महेश्वरम्। प्रक्रम्य ते यमपुरं ययुर्वे निधिना सह ॥ २३६ ॥ भ्रात्रोः समागमश्चाभूत् तयोस्तत्र नरेश्वर। पापेभ्यो स विमुक्तोभूत्रिधिस्तु क्षणमात्रतः ॥ २३७॥ पातकेभ्यो विमुक्तं तमथोचुः शिवकिङ्कराः। व्रजास्माभिश्च सहितो लोकनाथस्य मन्दिरम्॥ २३८॥ त्वमस्मान्निरयावासात्सेवितोप्सरसां गणैः। न ह्येते नारकाः सर्वे पापिष्ठाः पापयोनयः। यान्ति शिवपुरं रम्यं देविषगणसेवितम् ॥ २३९॥ पश्येदं कृतिनां लोकं पिब त्वमृतं स्मृतम्। उत्तिष्ठोतिष्ठ भद्रं ते पश्यस्व शिवमन्दिरम् ॥ २४० ॥

# दुर्वासा उवाच।

इत्युक्तस्तैः शिवगणैर्भातरं पुरतः स्थितम्। दृष्ट्वोवाच स धर्मात्मा निधिस्तद्वाक्यसारिवत्॥ २४१॥

#### निधिरुवाच।

यातनापीडितं दृष्ट्वा भ्रातरं प्राणसम्मितम् । न मे शिवगृहे प्रीतिर्न मेऽस्ति त्रिदशालये । भात्रा सहैव स्थास्यामि नरके पापभाजनः ॥ २४२ ॥

## शिवगणा ऊचुः।

न तेनाराधितः शम्भुनं च सन्तर्पिता द्विजाः। तिष्ठत्वत्रैव पापात्मा शम्भोस्त्वया हि मन्दिरम्॥ २४३॥

## निधिरुवाच ।

दृष्ट्वा(इष्टा ?) पूर्तादिकं पुण्यं किं मया चरितं विभो । साम्प्रतं केन पुण्येन दृष्टं शम्भोः पुरं मया ॥ २४४ ॥

# दुर्वासा उवाच।

तस्य तद्वचनं श्रृत्वा प्रोचुस्ते पूर्वजन्मनः। स्मारयंस्तस्य तत्पुण्यं केवलं श्रीपदं शुभम्॥२४५॥

# गणा ऊचुः।

त्वयातिसुकृतं पूर्वे जन्मन्यस्मा(स्याच् ?) चतुर्दशे। वागीश्वरमये क्षेत्रे शिवार्चनमुपोषणम् ॥ २४६ ॥ चन्द्रशेषाख्यनृपतेः शिवपूजामहोदयम् । दृष्ट्वा त्विमह धर्मज्ञ प्राप्तोऽसि शिवमन्दिरम् ॥ २४७ ॥ राजासीत्कारवीराख्ये चन्द्रशेषः प्रजेश्वरः। नयेनपालयंत्लोकान् शशास सकलां महीम् ॥ २४८ ॥ एकदा स च धर्मात्मा पूत्रदारसमन्वितः। महत्या सेनया मु(यु?)क्तो ययौ वागीश्वरं नृपः ॥ २४९ ॥ स तत्र सपरीवारो समारेभे शिवार्चनम्। दीपमालाशतैर्युक्तां पुष्पाभरणशोभिताम् ॥ २५० ॥ दृष्टवानसि धर्मज्ञ पूजां तेन विकल्पिताम्। प्रयुक्तां रत्नकलशै(शैस्) तृष्णया त्वमुपागतः ॥ २५१ ॥ पूजां समाप्य राजिषः परिवारसमन्वितः। कृत्वा जागरणं रात्रौ समुपोष्य गृहं ययौ ॥ २५२ ॥ ससैन्यामात्यसुहृदः कालेन स महीपतिः। मृतः शिवपुरं रम्यं पूज्य वागीश्वरं ययौ ॥ २५३ ॥ त्वयापि तत्र धर्मज्ञ दृष्ट्वा तिच्छवपूजनम्। कृतस्नातस्ति(स्नानोसि ?)शरय् तथा प्रक्रमणं विभोः॥ २५४॥ तेन पुण्येन त्वं भोगान् भुक्त्वा सप्तसु जन्मसु। द्विगुणेष्विहि प्राप्तोसि जन्मन्यस्मिन्शिवालये ॥ २५५ ॥ यत् त्वया दुःकृतं पूर्वं कृतं दृष्ट्वेह यातनाम् । गतं ते नारकीं शम्भोः पदं पश्यस्व माचिरम् ॥ २५६ ॥ यद्यस्ति नारकी चिन्ता भ्रातुर्मनसि ते शुभा । तर्ति वागीश्वराख्यानं श्रावयस्व समाहितः ॥ २५७ ॥

# दुर्वासा उवाच।

इत्युक्तः स निधिः पुण्यां कथां तस्मै प्रकीर्त्तयत्। वागीश्वरगुणोपेतामितिहाससमन्विताम् मोक्षमार्गकरीं रम्यां विचित्रार्थपदानुगाम् ॥ २५८ ॥ श्रुत्वाथ नारकाः सर्वे विमुक्ताः पापराशिभिः। अधिरुह्य विमानाग्रे सर्वे शम्भोः पदं ययुः॥ २५९॥ पुण्डरीकोपि संश्रत्य कथां वागीश्वरस्य हि। मात्रा सार्द्धं शिवगृहं ययौ देविषिसेवितम् ॥ २६० ॥ नारकापि विचित्रार्थां कथां श्रुत्वा शुभार्थदाम्। निधेः कृतस्य पुण्यस्य तथा संप्राप्य शाङ्करः(रं?)। पदं प्राप्तं निधेस्तस्य प्रसादान्नृपसत्तम ॥ २६१ ॥ तस्मात्त्वमिप राजर्षे दृष्ट्वा वागीश्वरं हरम्। सुकृतस्य परां वृद्धि प्राप्स्यसीह विशापते ॥ २६२ ॥ गलत्कृष्ठं शरीरं ते दर्शनाद्भास्करोपमम्। भविष्यति महाबाहो नास्त्यत्र संशयो ध्रुवम् ॥ २६३ ॥ प्रवेशं निर्गमं वापि श्रृणुष्व नृपसत्तम। तच्छुत्वापि महापापान्मुच्यते नात्र संशयः॥ २६४॥ विह्नतीर्थे च संस्नात्वा वरुणायाश्च मध्यगे। प्रजापित च संपूज्य अश्वमेधफलं लभेत् ॥ २६५ ॥ तत्र तीर्थं स्वयं ब्रह्मा वाजिमेधं महाक्रतुम्। चक्रे तत्रापि संस्नात्वा लभेत्पुण्यं सुदुष्करम्॥ २६६॥ बाणह्नदं ततो गत्वा कृत्वा स्नानं सचैलकम्। मुण्डनं पितृश्राद्धं च विधायाशु परं त्रजेत्।। २६७।। शमदं च महातीर्थं स्नात्वा सम्पूज्य शङ्करम्। कृत्वा श्राद्धं पितॄणां तु कुलानां तारयेच्छतम्॥ २६८॥ तत्रोत्तीर्यं महाबाहो ईशानं लोकपूजितम्। स्नात्वा सम्पूज्य संतर्प्यं मन्त्रं जप्त्वा शिवात्मकम् ॥ २६९ ॥

तारियत्वा कुलांस्तत्र दश पूर्वान्दशोत्तरान्। पितृकृत्यं विधायाशु ततो गोदावरीं व्रजेत्।। २७०।। स्नात्वा कुलान् समुत्तीर्य कालिन्दीसङ्गमे स्थितम्। तीर्थे स्नात्वा ततः सम्यक् शिवसायुज्यमरनुते ॥ २७१ ॥ तदूर्वं च महातीर्थं स्नात्वा पापप्रणाशनम्। पूज्य चन्द्रोदरीं देवी तीर्थं वागीश्वराह्वयम् ॥ २७२ ॥ असंस्कृतप्रमि(मी ?)तानां तर्पयित्वा परां गतिम्। कृत्वोद्ध्वं रुद्रकुण्डाख्ये कुण्डे स्नानं विधाय च ॥ २७३ ॥ विधाय शतरुद्रीयं तस्मिन् तीर्थे नरेश्वरः। तस्मादधः पुराणास्ये तीर्थे स्नात्वा कृतिक्रयः॥ २७४॥ शरयगोमतीमध्ये गत्वोध्वं ऋणमोचनम्। तत्र स्नानं विधायाश् कृत्वा सर्वा पितृक्रियाः(याम्?)। ऋणत्रयविनिर्मुक्तो जायते नात्र संशयः॥ २७५॥ तदूर्ध्यं गोमतीतीरे भूकुण्डं(ण्डस्थं ?)व्रजेच्छिवम्। तर्पयित्वा तिलजलैः पितृणां तारयेच्छशतम् ॥ २७६ ॥ चक्रतीर्थं ततो गत्वा तदूध्वं स्नानमाचरेत्। देवं संपूजयेत् तत्र निन्दना स्किन्दिना तथा। सेवितं पुज्य देवेशं पितृनुत्तारयेच्छतम् ॥ २७७ ॥ तदुध्वं देवदेवेशं गत्वा स्नात्वा जगद्गुरुः(रुम्?)। अर्चियत्वा पितृणां वै अयुतं तारयेन्नरः ॥ २७८॥ तदूर्ध्वं चन्द्रभागायां सङ्गमे विधिपूर्वकम्। स्नात्वा चन्द्रेश्वरं देवं पूजयेद् ह्रदमध्यगम् ॥ २७९ ॥ तदूर्ध्व शेषभागायाः सङ्गमे शेखरेश्वरम्। अर्चीयत्वा शिवपुरं प्राप्नुयात्तत्र मानवम्(वः ?) ॥ २८० ॥ तदूर्ध्वं गोमतीमध्ये गृञ्जनाख्यं महाह्रदम्। गत्वा स्नात्वा पितृन्सर्वांनुत्तार्य शिवमश्नुते॥ २८१॥ सम्पुज्य गोमतीं गत्वा शरयूं पुनरेव हि। समागत्य च संस्नात्वा पूजयेद्विन्दुमाधवम् ॥ २८२ ॥ तर्पयित्वा पितृगणान् श्राद्धं कृत्वा तु मानवः। कूलकोटिसमन्वितः ॥ २८३ ॥ 

भागीरथी महापुण्या सरयूसङ्गमे गता। स्नात्वा सम्पूजयेद्वं सेतुबन्धं महेश्वरम्। गवां कोटिप्रदानस्य फलमाप्नोति मानवः ॥ २८४ ॥ तदूध्वं च मानक्षेत्रं ध्र्वाख्यं सर्वकामदम्। तत्र गत्वा समभ्यच्यं महादेवं ध्रवेश्वरम्। पितृकृत्यं विधायाशु प्राप्नुयात्परमं पदम् ॥ २८५ ॥ कार्णटकमहादेव(वस् ?) तस्मादूद्ध्वं महेश्वरः। स्नात्वा श्राद्धं प्रकृत्याशु कुलानां तारयेच्छतम् ॥ २८६ ॥ ततः परं हि रामाख्यं तीर्थमस्ति सुशोभनम्। स्नात्वा पितृ श्च संतर्प्य सर्वयज्ञफलं लभेत् ॥ २८७ ॥ तस्मादूर्द्भ्वप्रदेशे तु पुष्करक्षेत्रमुत्तमम्। तत्र स्नात्वा शिवपुरं प्राप्नोति मनुजो नृपम्(प?) ॥ २८८ ॥ तदुईं वं सुरभीसङ्गं तीर्थमस्ति सुशोभनम्। वामेऽथ सुरभीं देवीं पूज्य संतर्पयेत्पितृन्। श्राद्धं सम्यक् विधायाशु ब्रह्मलोके महीयते ॥ २८९ ॥ सुरभीसङ्गमे स्नात्वा नन्दायाः सङ्गमे व्रजेत्। स्नात्वा पितृन्समुत्तार्य शिवलोकं व्रजेन्नरः॥ २९०॥ गत्वा तस्मादूर्ध्वभागे कणमाटीश्वरं हरम्। शरय्वा ह्रदमध्यस्थं समय(चर्य ?) शिवमश्नुते ॥ २९१ ॥ तदूद्ध्वंस्थं महाभाग ह्रदान्तःस्थं महेश्वरम्। चन्द्रेश्वरं समभ्यर्च्य सर्वकामार्थदं शुभम् ॥ २९२ ॥ देवं त्रिविक्रमं राजन् तदूद्ध्वं पूज्य मानवः। शिवलोकमवाप्नोति शिवेन सह मोदते॥ २९३॥ अत्रितीर्थं ततो गत्वा स्नात्वा संन्तर्प्यं वै पितृन्। अर्चीयत्वा च कपिलं शिवलोके महीयते ॥ २९४॥ तस्मादूद्ध्वं कुबेराख्ये तीर्थे स्नात्वा यथाविधि। धनदं पूज्य मनुजो धनहीनो न जायते ॥ २९५ ॥ तस्मादधः कपालाख्यं सूर्यकुण्डं ततः स्मृतम्। शरयमध्यगं स्नात्वा सूर्यंकोटिसमो भवेत् ॥ २९६ ॥ तस्मादधःप्रदेशे तु चाणक्यं नाम तीर्थकम्। चाणक्याख्यं महादेवं पूज्य सन्तर्प्य वै पितृन्।। अञ्चमेधादियज्ञानां फलमाप्नोति मानवः ॥ २९७॥

ततोधः काश्यपे तीर्थे स्नात्वा सन्तर्प्य वै पितृन्। काश्यपं काश्यपीं देवीं पूज्य याति परां गर्तिम् ॥ २९८ ॥ तस्मादधो विमुक्ताख्ये तीर्थे स्नात्वा यथाविधि । अविमुक्तेश्वरं देवं समभ्यर्च्य नरेश्वर ॥ २९९ ॥ पितुमातामहानां च तारियत्वा शतं शतम्।। रुद्रसायुज्यतां याति मानवो मुनिसत्तमाः ॥ ३०० ॥ तस्मादृक्षिणभागे वै हंसतीर्थमिति स्मतम्। यत्राराध्य शिवं हंसी लेभे शिवपुरीं शुभाम्।। ३०१॥ तस्मिन् क्षेत्रे नरः स्नात्वा [श्राद्धं कृत्वाः ?] यतव्रतः । कुलानां शतमुत्तीर्य नरः सायुज्यमश्नुते ॥ ३०२ ॥ ततः परं महातीर्थं रुद्रद्वारमिति स्मृतम्। तत्र स्नानं विधायाशु पूर्ववत्पित्तर्पणम् ॥ ३०३ ॥ नन्दिरुद्रं प्रपूज्याशु महाकालं प्रपूजयेत्। क्षेत्रपालं नमस्कृत्य शम्भोरन्तःपुरं व्रजेत् ॥ ३०४ ॥ तत्र कालीं कपालीं च देवीं वै जद्ग(ह्न?)जां तथा। सावित्रीं शारदां चापि समर्च्याशु शिवं व्रजेत् ॥ ३०५॥ ततो ब्रह्मशिलायां तु पितृश्राद्धं विधाय वै। शिवलोकमवाप्नोति पितृभिः सह मानवः ॥ ३०६ ॥ शेषतीर्थे ततः स्नात्वा प्रभासाख्ये ततः परम्। तत्र स्नात्वा च मनुजो पितृकृत्यं विधाय च। कूलायुतं समुत्तीर्यं शिवलोके महीयते ॥ ३०७॥ ततः कनखलाख्ये वै तीर्थे स्नात्वा च मानवः। कणमात्रं द्विजातिभ्यः स्वर्णं दत्त्वा महेश्वरः।। मेरुदानं समं लब्ध्वा नरो यति परां गतिम् ॥ ३०८॥ ततः परं महातीर्थं सर्वपापप्रमोचनम्। ब्रह्मा विमुक्तोभूद् दुहितृगमनाद्भयात्। तत्र स्नात्वा च पापेभ्यो मुच्यते नात्र संशयः॥ ३०९॥ कामदेवेपि संस्नात्वा तथा विमलसंज्ञके। वेणुजामध्यगे नित्यं समर्च्य सबलं हरिम्। पितकृत्यं विधायाश् मानवो निर्मलो भवेत् ॥ ३१० ॥

परं हि विश्वनाथाख्यं तीर्थमस्ति सुशोभनम्। स्नात्वा तत्र विधानेन स्नानं कृत्वा च मानवः ॥ ३११ ॥ विश्वनाथं समभ्यर्च्य काश्याः कोटिगुणं फलम्। गयाश्राद्धं तथैवात्र प्राप्तुयान्नात्र संशयः ॥ ३१२ ॥ स्नात्वा विद्याधरे तीर्थे मुक्तिदेये ततः परम्। सङ्गमाख्ये महातीर्थे सङ्गमध्ये ततः परम् ॥ ३१३ ॥ मार्कण्डेयशिलां दिव्यां समर्च्य विधिपूजनम्। वेणीमध्ये महाक्षेत्रं स्नात्वा श्राद्धं विधाय च। अरुवमेधस्य यज्ञस्य फलं सम्प्राप्नुयान्नरः ॥ ३१४ ॥ वेणिमध्ये महादण्डं स्नात्वा कृत्वा पितुक्रियाम्। आब्रह्मभुवनाँल्लोकान् देविषिपितृमानवा (वान् ?) ॥ ३१५ ॥ तर्पयित्वा महाभाग गच्छेद्वागीश्वरं हरम्। समर्च्याशु महाकालं गच्छेद्वागीशसन्निधौ ॥ ३१६॥ यस्य दर्शनमात्रेण शिवदेहो भवेन्नरः। योऽयं वागीशसंज्ञो वै शिवनाभिरिति स्मृतः ॥ ३१७॥ दृष्टमात्रे हरेत्पापं मानवानां दुरात्मनाम्। यमर्चित महेन्द्राद्याः सर्वे वै त्रिदिवौकसः ॥ ३१८॥ तं समर्च्याथ मनुजो शिवदेहो भवेत्सदा। तस्य पूजाविधि चापि श्रृणुष्व सुसमाहितः ॥ ३१९ ॥ अर्चियत्वा दिनकरं गणेशं नन्दिनं तथा। ब्रह्माणं क्षेत्रपालं च तथा नारायणं हरिम् ॥ ३२०॥ वषभं चापि सम्पुज्य देवं वागीश्वरं पसेत(व्रजेत् ?)। जप्त्वा शिवात्मकं मन्त्रं कृत्वाङ्गन्यासमादरात् ॥ ३२१ ॥ षडङ्गानि ततो न्यस्य अभिषिच्य च शङ्करम्। आधाराधीश(शं ?)सम्पूज्य मूलेन स्नापयेच्छिवम् ॥ ३२२ ॥ ततः पञ्चाम्तेनैव स्नापियत्वा महेश्वरम्। शद्धतोयेन संस्नात्वा अर्धं संस्थाप्य मानवः ॥ ३२३॥ देवमावाहयेद्राजन् पार्वत्या सह शङ्करम्। इह संतिष्ठ संतिष्ठ पार्वत्या सह शङ्कर ॥ ३२४॥ गृहाण मत्कृतां पूजां यथाविधि समन्विताम्। द्वादशाक्षरमन्त्रेण ततो ध्यायेन्महेश्वरम् ॥ ३२५ ॥ षट्त्रिंशत्वर्णमात्रेण पाद्यं दत्वा ततः परम्। अर्ध तेनैव मन्त्रेण स्नानादिकरणं तथा ॥ ३२६ ॥ पञ्चाक्षरेण मन्त्रेण पुजयेत्परमेश्वरम्। वषट् स्वाहेति वै धूपं दोपे हुंफट् प्रकीत्तंयेत् ॥ ३२७ ॥ नैवेद्यं चापि सम्पूज्य विसर्जनविधि तथा। षडक्षरेण मन्त्रेण विधातव्यं नरेश्वर ॥ ३२८ ॥ ततः प्रदक्षिणीकृत्य प्रणम्य च पुनः पुनः। बद्धाञ्जलिपुरो राजन् पठेत्स्तोत्रं समाहितः॥ ३२९॥ नमस्ते देवदेवाय महाकालाय शूलिने। वृषध्वजाय देवाय वृषवाहाय ते नमः ॥ ३३०॥ पशुनां पतये तुभ्यं नमोन्धकविनाशिने। कालाय कालब्द्राय शम्भवे भीमबाहवे॥ ३३१॥ नमो वाक्पतये तुभ्यं नमस्तुभ्यं कर्पादने ॥ ३३२ ॥ नमस्त्रयक्षाय देवाय वागीशाय नमो नमः। नमोत्त(स्तु ?)त्रिपुरघ्नाय भवानीपतये नमः। नीलकण्ठाय देवाय नमो वागीश्वराय ते ॥ ३३३ ॥ इदं स्तोत्रं पठित्वा तु प्रणम्य वृषभध्वजम्। भवानीं चापि सम्पूज्य ततो निःक्रमणं चरेत्।। ३३४।। निःक्रम्य नृपशार्द्छ ततो वाणेशसन्निधौ। तत्र गत्वा विलिख्याशु रलोकमेकं शुभार्थदम् ॥ ३३५ ॥ वाणेश्वर महादेव त्वत्प्रसादात्कृता मया। यात्रा साङ्गफला मेऽस्तु साक्षी भव महेश्वरः ॥ ३३६॥ विलिख्य च विनिःक्रम्य गच्छेन्नीलाचले नृप। नीलकण्ठं महादेवं तत्रस्थं पूज्य मानवः॥ ३३७॥ काश्यादीनां च क्षेत्राणां स यात्राफलमञ्जूते। दिव्यदेहश्च मनुजो जायते नात्र संशयः ॥ ३३८॥ प्रवेशो निर्गमश्चापि मया सम्यक् प्रकीतितः। तत्र पापसहस्राणां निःकृतिस्ते भविष्यति। तत्र गच्छ महाभाग दिव्यं देहो भविष्यति ॥ ३३९॥

# श्रीभगवानुवाच ।

तथेत्युक्त्वा समर्च्याशु तं मुनि नृपसत्तमः।

ययौ तस्मिन्महाक्षेत्रे यत्र जार्गात शङ्करः॥ ३४०॥
शतोदितेन विधिना प्रविश्य स नरेश्वरः।
स्नानदानादिकं सर्वं तथा श्राद्धं विधाय च॥ ३४१॥
वागीश्वरं समर्च्याथ दिव्यदेहो बभूव ह।
देहं देवोपमं प्राप्य निःक्रम्य च यथाविधि॥ ३४२॥
शासियत्वा च वसुधां ययौ शिवपुरं नृपः।
क्रोडतेद्यापि तेनैव सुपुण्येनाप्सरोगणैः॥ ३४३॥
शिवलोके महाभाग सेव्यते किन्नरोरगैः।
तस्माद्य्यं महाभागः सर्वशास्त्रविशारदाः।
क्षेत्रं तमेव जानन्तु मुक्तिमार्गप्रदं शुभम्ः। ३४४॥
मा काशीं मा च विश्वेशं मा प्रयागं तपोधना।
जानन्त्वैकं हि वागीशो(शम्) शरयूतोयसेवितम्॥ ३४५॥

#### गालव उवाच।

इति स्तुत्वा महात्मानः किपलाद्यास्तपोधनाः।
प्रणम्य विष्णुं गोपीशं बभूवृिनश्चला हि ते॥ ३४६॥
एवं वागीश्वरं सर्वे जानन्तो मुक्तिदं प्रभुम्।
समागत्याथ तीर्थानि स्नानपुण्यानि चिक्ररे॥ ३४७॥
तस्मान्मद्वचनात्सर्वे पुरस्कृत्य महेश्वरम्।
वागीश्वरं समर्च्याशु मुक्ति धन्यां प्रयास्यथ॥ ३४८॥

#### व्यास उवाच।

एतत् तस्य मुनेर्वाक्यं आकर्ण्यं ते द्विजातयः। वागीश्वरं समाराध्य मुक्ताः शिवपूरं ययुः॥ ३४९॥ धन्यं यशस्यमायुष्यं पुत्रीयं सर्वकामदम्। पुण्यं वागीश्वराख्यानं मयैतत् समुदाहृतम्॥ ३५०॥ यः पठेत्प्रातरुत्थाय सर्वान्कामान् स विन्दति। मुच्यते सर्वेदुःखैस्तु सर्वपापैः प्रमुच्यते॥ ३५१॥ अपुत्रो लभते पुत्रं धनमारोग्यमेव च। अन्ते शिवपुरं याति कुलकोटिसमन्वितः॥ ३५२॥

३५२ ७५ इलोकादारम्य ३५२ इलोकं यावत् पाठः ने2 3 हस्तलेखयोनिस्त. ३५२ इलोकात्परं ने। हस्तलेखे अध्यायसमाप्तिरित्थं सूचिता— इति श्रीस्कन्दपुराणे मा॰ वागीश्वरमाहास्यं नाम अष्टसप्ततितमोऽध्यायः ॥ ७८ ॥

#### व्यास उवाच।

च संस्नाप्य सत्येशं चार्चयेच्छिवम्। **कडू** हदं तर्पयित्वा पितृंस्तीर्थे तीर्थश्राद्धं विधाय च।। समुत्तार्य कुलत्रयं वसेच्छिव रूरेग्रणीः ॥ ३५३॥ कालतीर्थं ततो गत्वा सरोजाजलमध्यगम्। निमज्य विधिवत्तत्र कालं चाप्सु समर्चयेत्॥ अकालमृत्यं नाप्नोति यमराजस्य सेवनात् ॥ ३५४॥ भोगतीर्थे सरोजायां शर्मदादक्षिणे तटे। कृतः श्राद्धं पुनर्म्त्योर्भयं नाप्नोति दैवतः॥ ३५५॥ दक्षिणे भोगतीर्थस्य ऋषिहारीणवर्चसम्। च सरोजायां समर्च्य कृतस्नानादिकिकयः। ब्रह्मण्यं सर्वधर्माणां प्राप्नुयान्नान्यथा कचित् ॥ ३५६ ॥ तस्मादधो महाभागाः संध्यायाः सङ्गमध्यगम्। सरोजायां श्कवलमर्चयेद् दिव्यवर्च १म् ॥ गौरवं प्राप्नुयान्नरः॥ ३५७॥ सर्वज्ञातिप्रभुत्वेन तस्माद्वामं विरूपाक्षं शरय्वां शूलधारिणम्। विमुक्तः सर्वपापेभ्यः शिवलोके महीयते ॥ ३५८॥ सङ्गमे तुततः स्नात्वा शरय्वां वामने ह्रदे। पूजियत्वा विधानेन पितृन् सतर्प्य मानवः॥ सर्वपापेभ्यः शिवसायुज्यमञ्नुते ॥ ३५९ ॥ विमुक्तः ऋषीणां श्रोतमुत्तीर्यं स्नात्वा कामेश्वरं जले। योर्चित स शिवं याति परत्रेह सुखं लभेत्॥ ३६०॥

३५३. -a) ने। ०ह्नदं ( $\rightarrow$ ०ह्नदं). -b) ने। चार्ययेत् ( $\rightarrow$ चार्चयेत्). -c) ने२ श्राद्धं, ने३ श्राद्धं ( $\rightarrow$ तीर्थं) ३५४. -a) ने२ कालीतिर्थं ( $\rightarrow$ कालतीर्थं) -d) ने३ समर्चयन् ( $\rightarrow$ समर्चयेत्). ३५५ -a) ने२ सरोजाया ( $\rightarrow$ सरोजायां). -b) ने। श्राप्ताः ( $\rightarrow$ शर्मदाः). -d) ने। दैवतः ( $\rightarrow$ देवतः). ३५६ -b) ने। श्राप्ताः ( $\rightarrow$ शर्मांताः). -e) ने२ श्राक्ति ( $\rightarrow$ 0्जांति-). ३५८. -a) ने२ विरूपाक्ष ( $\rightarrow$ विरूपाक्षं). -b) ने२ श्र\*व्यां ( $\rightarrow$ शर्व्यां); ने२ श्रारिणी ( $\rightarrow$ 0्धारिणम्). ३५९ -e) ने२.३ ०पापेभ्यो ( $\rightarrow$ 0पापेभ्यः). ३६०. -a)ने। ऋषयः ( $\rightarrow$ ऋषीणां). -b) ने। वामेश्वरं ( $\rightarrow$ कामेश्वरं).

इदं तीर्थं ततः ख्यातं तारागणनिषेवितम्। गत्वा निमज्य सर्वेषां तीर्थानां सरयुजले।। यत्फलं प्राप्यते मर्त्यैः पौर्णमास्यां निमज्जनात् ॥ ३६१ ॥ ईशानस्थं महादेवं क्षेत्राच्चन्द्रमसः श्भात्। गत्वा निमज्य शरयूं स्रोतान्ते पूजयेन्छिवम् ॥ ३६२ ॥ महापापप्रणाशाय ब्राह्मणानां हिताय च। जागित योचितो देवो महेन्द्राद्यैदिवौकसैः॥ तमर्च्य शिवभक्तानां प्रियो भवति मानवः ॥ ३६३ ॥ दक्षिणस्थां ततस्तस्माद्ब्रह्माणीं सत्यकाचले। पुजयित्वा विधानेन त्रिरात्रं मुनिसत्तमाः॥ ब्रह्महत्यादिपापेभ्यो विमुक्तो याति शाश्वतीम् ॥ ३६४ ॥ महादेवादधोभागे नारदीयहृदं व्रजेत्। टङ्कणेन महेशेन तथा चन्द्रमसान्वितम् ॥ ३६५ ॥ संस्नाप्य वैष्णवं धाम विमुक्तः प्राप्नुते नरः। देविषनिरदो यत्र त्रिवारं स्नानमाचरन् ॥ ३६६ ॥ ध्यायन्विष्णुं जगन्नाथं पावयन् भवनत्रयम्। प्राप विष्णोः परां भक्ति महाभागवतोग्रणीः ॥ ३६७॥ युगे युगे च वेदानामध्ययनं कुरुते सुखी। वेदाङ्गपारगो भूत्वा विष्णुलोके महीयते ॥ ३६८ ॥ परं महातीर्थं ख्यातमस्ति तपोधनाः। महापापप्रणाशनम् ॥ ३६९॥ वै ब्रह्मनारदसंज्ञं ब्रह्माणं नारदं चापि स्नात्वा योर्चित वै जले। ब्रह्मलोकमवाप्नोति ब्रह्मणा सह मोदते ॥ ३७० ॥

३६१. -c) ने1 सर्वेषु ( $\rightarrow$ सर्वेषां). ३६२.-b) ने1.3 शुभाम् ( $\rightarrow$ शुभात्). -d) ने1.3 स्रोतां (ने3 तों) ते पूजय (ने3 ०ये) च्छियम्. ३६४. -d) ने1.2 त्रिरात्र— (ने2 ०त्रे)( $\rightarrow$ तिरात्रं); ने2 ०सत्तमः ( $\rightarrow$ ०सत्तमाः). -f) ने2 शाश्वतीं ( $\rightarrow$ शाश्वतीम्). ३६५. -a) ने1 वैस्रवं ( $\rightarrow$ वैष्णवं). -b) ने2 नरं ( $\rightarrow$ नरः). -d) ने1 आचरेत् ( $\rightarrow$ आचरन्).३६७. -b) ने1 ०त्रयं ( $\rightarrow$ ०त्रयम्). -c) ने1.3 महाभाग्वताग्रणी (ने3 ०णी). ३६८.-b) ने1 ०ध्यायनं( $\rightarrow$ ०ध्ययनं) -c) ने2 ०पारगां( $\rightarrow$ ०पारगो). ३६९. -c) ने2.3 ०संज्ञे ( $\rightarrow$ ०संज्ञें).

ततस्त् पश्चिमे तस्मात्तीर्थमस्ति शुकाह्वयम्। मुण्डनं कारयेत्स्नात्वा तीर्थश्राद्धं तथैव च॥ पञ्चाशत् कुलमुत्तीर्यं स्वर्गमाप्नोति मानवः ॥ ३७१ ॥ पल्वलगं नाम तीर्थं पुलहर्निमतम्। यः स्नाति मौनमास्थाय स शिवं याति नान्यथा ॥ ३७२ ॥ विह्नतीर्थं ततो गच्छेद्वाणतीर्थे निमज्य वै। यः स्नाति विह्नमृद्दिश्य उपोष्य च दिनत्रयम्।। लोकानां पावको भत्वा स्वर्गलोके महीयते।। ३७३॥ ततस्तु मुनिशार्द्छा उमासङ्गिमिति स्मृतम्। शिवलोकप्रदर्शकम् ॥ ३७४ ॥ सर्वपापप्रशमनं तत्र स्नात्वा च विधिवत्संतर्प्यं च पितृं स्तथा। श्राद्धं विधाय पितरो यान्ति शिवपूरं प्रति ॥ ३७५ ॥ ततोग्नितीर्थं विज्ञेयं सुपुण्ये चाग्निपर्वते। निवसन् मुनिशार्दूला ब्रह्मा लोकपितामहः॥ ३७६॥ हितायोद्ध्वम्षीणां वै समाह्य सुशोभनम्। स चकाराध्वरं विप्रा महर्षिभिः समन्वितः॥ ३७७॥ तर्पयामास चारिन तं हव्यैर्पण्यैर्महाध्वरैः। तत्राग्नितीर्थे मनुजश्चाग्निवत्याः सुसङ्गमे ॥ ३७८ ॥ निमज्य लोकधातारं ब्रह्माणं पूज्य वै द्विजाः। ब्रह्मलोकमवाप्नोति ब्रह्मणा सह मोदते ॥ ३७९ ॥ ततः कालीयसंज्ञो वै ह्रदोऽस्ति मुनिसत्तमाः। तत्र स्नात्वा पितृन् तर्प्य यान्ति ब्रह्मपदं शुभम् ॥ ३८० ॥ ततस्त् गणिकासङ्गं पुण्योस्ति मुनिसत्तमाः। महादेवं सम्पूज्य विधिपूर्वंकम् ॥ ३८१ ॥ गणेश्वरं

३७२. -a) ने2 पल्व\*गं(→पल्वलगं). ३७४. -d) ने1 ॰प्रदर्शनं(→॰प्रदर्शनम्).
३७५. -d) ने3 याति (→यान्ति). ३७६. -a) ने2 ॰तीर्थ (→॰तीर्थं). ३७७.
-a) ने1 हिताय च ऋषीणा वै. ३७८. -b) ने1 महाध्वरे (→महाध्वरे:) -c) ने1 मनुज (→मनुजर्). ३७९. -b) ने1 ब्रह्माणं पूजये द्विजाः. ३८०. -a) ने1 संज्ञं (→संज्ञो). -c) ने1 ततः (→तत्र); ने1 पितृष् (→पितृन्). ३८१. -a) ने1 ततस्तु मणिकासङ्गः.

निमज्य तत्र मनुजो याति शिवपूरं प्रति। ततः श्रोतः समुत्तीर्थ ताला पश्चिमवाहिनी ॥ ३८२ ॥ न्पेण तालजङ्कोन वाहिता पृण्यकारिणो। शरय्सङ्गमं प्राप्य पूज्यते दैवतैरिप ॥ ३८३ ॥ तत्र स्नात्वा तू मनुजो याति शिवपुरं प्रति। ततः श्रोतः समुत्तीर्यं निषधासङ्गमे शुभे ॥ ३८४ ॥ निमज्य पितुकृत्यं च समाप्य विधिपूर्वकम्। यान्ति मानवो मुनिसत्तमाः॥ ३८५॥ महेन्द्रभवनं ततस्तु कोकिलासङ्गे मानवो मुनिसत्तमाः। संत्यज्य पातकान् सर्वान् शिवलोके महीयते ॥ ३८६ ॥ ततः सुग्रीवसंज्ञं वै तीर्थमस्ति तपोधनाः। तत्र स्नात्वा च मनुजो मातुर्गभ न पश्यति ॥ ३८७ ॥ ततस्तु बहवः पृण्याः शरयसङ्गमे गताः। मुनिशार्दुलास्तपस्विभिविनिर्मिताः ॥ ३८८॥ ततः पुण्याः सरिच्छ्रेष्ठाः शरयसङ्गमे शुभे। भद्रामूलशतैर्युक्ताः सङ्गता मुनिसत्तमाः ॥ ३८९ ॥ तयोर्मध्ये महाभागाः पूज्य भद्रेश्वरं शुभम्। महेन्द्रभवनं यान्ति मानवा नान्यथा क्वचित्॥ ३९०॥ या भद्रा मुनिशार्दूला गोपीवननिवासिभिः। मर्हाषिभिः समाहूता आस्तीकाद्यैस्तपस्विभिः ॥ ३९१ ॥ पावनाय महायज्ञं नागानां गिरिवासिनाम्। दक्षिणाभिमुखी पुण्या गङ्गा या गीयते भुवि॥ ३९२॥

३८२. -a) ने2-3 मनुजा ( $\rightarrow$ मनुजो). -c) ने1 श्रोत ( $\rightarrow$ श्रोतः). -d) ने2  $^{\circ}$ विह्निनी ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ वाहिनी). २८२. -d) ने2.3  $^{\circ}$ कारिणा ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ कारिणी). -b) ने1 देवतैर् ( $\rightarrow$ दैवतैर्).

३८४ -a) ने2 च, ने3 स (→तु); ने3 मनुजा (→मनुजो). -c) ने1.2 तत्र श्रोतः (→ततः श्रोतः). ३८५. -c) ने1.2 याति (→यान्ति). -d) ने2 ॰सत्तम (→॰सत्तमः) ३८६. -c) ने1.2 स त्यज्य (→संत्यज्य). ३८८. -a) ने1. ततः सु-(→ततस्तु). -d) ने1 निषेविता (→विनिर्मिताः). ३८९. -c) ने3 भद्रपाल॰ (→भद्रामूल॰). ३९०. -c) ने1.2 याति (→यान्ति). ३९१. -c) ने3 समाहूतः (→समाहूताः). ३९२. -a) ने1 ॰यज्ञे (→॰यज्ञो).

निमज्य पितृकृत्यं वै मानवा मुनिसत्तमाः। वैकुण्ठभवनं यान्ति संस्नात्वा सङ्गमे तयोः॥ ३९३॥ इत्येतत्कथितं विप्रा क्षेत्राख्यानं फलप्रदम्। संक्षेपेण महापुण्यं सर्वपापान्तकारकम्॥ ३९४॥ भद्रतुङ्गां समारभ्य यावद्भद्रा महानदी। तावद्वागीशसंज्ञं वै क्षेत्रमस्ति न संशयः॥ ३९५॥ भद्रतुङ्गां समारभ्य यावद्भद्रा महानदी। तावद्या सरितः पुण्याः शरयूसङ्गमं गताः॥ ३९६॥ ताः सर्वा शरयूं प्राया विद्यन्ते नात्र संशयः। तास्तु स्नात्वा जनो यात्ति महेन्द्रभवनं शुभम्॥ ३९७॥

इति श्री स्कन्दपुराणे मानसखण्डे वागीश्वरमहात्म्यं नाम अष्टसप्ततितमोऽध्यायः ॥ ७८ ॥

३९३. -b) ने1.2 मानवो (→मानवा); ने1 °सत्तमा (→॰सत्तमाः). -b) ने3 संप्राप्य (→संस्तात्वा). ३९६. -a) ने1.2 °तुंगात् (→॰तुङ्गां). -d) ने1.2 °तदी (→॰नदीः). ३९७. -a) ने3 प्राप्ता (→प्राप्ता). -c) ने1 तासु (→तास्तु); ने1 नरो (→जनो).

# ऋषय ऊचुः।

सा भद्रा मुनिशार्दूल समाहूता महर्षिभिः। कथं तत्र महायज्ञे नागानां गिरिवासिनाम्॥१॥ ते कस्मिन् पर्वते नागा निवसन्ति तपोधन। कथं नागालयं हित्वा भूतले समुपागताः॥२॥

#### व्यास उवाच।

पुरा कृतयुगस्यादौ ब्रह्मा लोकिपतामहः।
विभज्य सकलां पृथ्वीं विभागं स चकार ह ॥ ३ ॥
देवानां दानवानां च गन्धर्वाप्सरराक्षसाम् ।
गुह्मविद्याधराणां च तथान्येषां च पिक्षणाम् ।
दत्वा विभज्य भागं वै तेषु सर्वषु वै द्विजाः ॥ ४ ॥
ग्रहीतुकामाः स्वभागं नागाः सर्वे समाहिताः ।
उपतस्थुविधातारं वासुिकप्रमुखा द्विजाः ॥ ६ ॥
ततस्तेभ्यो ददौ ब्रह्मा हिमालयतटं महत् ।
सुपुण्यं नागपूराख्यं संलग्नं हिमपर्वते ॥ ६ ॥
तत्र ते स्वपुरं सर्वे व्यरचन्मुनिसत्तमाः ।
विरच्य स्वां पुरीं सर्वे बींल गृह्णन्ति भूतले ॥ ७ ॥

# ऋषय ऊचुः।

कियन्मानं स्थलं तेषां ददौ ब्रह्मा तपोधन। कुत्र ते रचयामासुः पुण्यं नागपुरं शुभम्॥८॥

२. -b) ने1 ०धनं, ने2 ०धना (→०धन)

 ३ इलोकस्य प्रारम्भे ने1. अधिकम् —
 'सा भद्रा मुनिशार्वूल समाहृता महृषिभिः ।'

 ३. -b) ने1.3 ०रक्षसां (→°राक्षसां). ७. -b) ने1.3 व्यचरन् (→िवरच्य). -c) ने3 तां, ने2 स्व-(→स्वां); ने2 पुरी (→पुरीं).
 ८. -c) ने1 ०मासु (→°मासुः). -d) ने2 ०परे (→०परं).

## व्यास उवाच।

पश्चिमे शिखराणां हि पृण्यो जीवारपर्वतः। देवदेवस्य स्थलैबंहुभिः विद्यते शोभितः॥ ९॥ यत्रोरं मुनिशार्द्ला ग्रीवया सह शङ्करः। संस्थाप्य शेते देवदानवसेवितः ॥ १०॥ ससुखं तस्य पश्चिमभागे वै पुण्यो नागपुरः स्मृतः। निर्मितो नागराजेन नागकन्यानिषेवितः ॥ ११ ॥ जीवारगिरिमारभ्य स यावद्दारुपर्वतः। तावत्तेभ्यो ददौ ब्रह्मा हिमालयतटं शुभम्॥ १२॥ तत्र ते निवसन्ति स्म भुजङ्गाद्यास्तपोधनाः। निवस्य तत्र ते सर्व तपोत्रतपरायणाः ॥ १३ ॥ शिवपूजारता नागा बभूवुर्मनिसत्तमाः। कदाचिद्यष्टुमि(मी?)प्सन्तो यज्ञैलींकपितामहम् ॥ १४॥ ययगींपीवनं नागाः पुण्यकाननशोभितम्। ऋषीणां मन्त्रयामासुरास्तोकाद्यांस्तपोधनाः ॥ १५ ॥ निमन्त्रिता महाभागा ऋषयो नागनायकैः। समाजग्मुर्महापूण्यं गोपिकाननसंज्ञकम् ॥ १६॥ तत्रागतान्षीन्सर्वान् संपूज्य नागनायकाः। आसनानि विचित्राणि ददुस्तेषु तपोधनाः ॥ १६॥ आसनेषु विचित्रेषु चोपविष्टेषु वै द्विजाः। ब्राह्मणेषु तथा नागा यज्ञमारेभिरे शुभम् ॥ १७॥ समारब्धं महायज्ञं मूलनारायणस्तदा। दृष्ट्रोवाच महातेजा नागमुख्यांस्तपोधनाः॥ १८॥

१०. -a) ने1.2 यत्रांक्तं ( $\rightarrow$ यत्रोहं); ने2 ॰शार्दूल्( $\rightarrow$ ०शार्दूला). -d) ने3 ॰सेवितं ( $\rightarrow$ ०सेवितः). १२. -a) ने2.3 जीवागिरिसमा(दे2 रिमा)रम्य. -d) ने2 ०तटे ( $\rightarrow$ ०तटं) १५. -c ने1 ऋषीन्ते मंत्र०, ने2 ऋषीनां मित्र० ( $\rightarrow$ ऋषीनां मन्त्र॰). -d) ने1 ॰काद्यां ( $\rightarrow$ ०काद्यांस्); ने1 ॰घनान्, ने2 ॰घनाम् ( $\rightarrow$ ०घना). १६. -b) ने1.2 ॰नायका ( $\rightarrow$ ०नायकाः). -b) ने2 ॰घना ( $\rightarrow$ ०घनाः). १८. -a) ने2 समारम्भ-( $\rightarrow$ समार्घ्वं). -c) ने2 दृष्टो  $(\rightarrow$ दृष्ट्वो॰). -d) ने1 ॰मुख्यां ( $\rightarrow$ ०मुख्यांस्).

# मूलनारायण उवाच।

विना दानेन को यज्ञो विना तोयेन का विधिः। विना चान्नेन को भोगः क्व दानं श्रद्धया विना ॥ १९॥ वने चास्मिन् महाभागास्तोयहीने महाक्रतुः। करिष्यामः कथं भूरि साम्प्रतं तिद्वचिन्त्यताम्॥ २०॥

## व्यास उवाच।

मूलनारायणेनोक्तां वाणीं संपूज्य ते तदा। चक्रुर्जलागमोपायं सह तैर्ब्राह्मणैर्द्विजाः॥२१॥ तेषां विचिन्त्यमानानां जलोपायं तपोधनाः। फेनिलो वदतां श्रेष्ठो वचनं समुवाच ह॥२२॥

## फेनिल उवाच।

ब्राह्मणान् वेदतत्त्वज्ञान् पूजयामस्तपोधनान्। पूजितास्ते महाभागा प्रार्थयन्तु महानदीम्॥२३॥ प्रार्थिता मुनिभिः पुण्या आविभवति शोभना। गङ्गा भागीरथी नामा नागानां पावनाय वै॥२४॥

## व्यास उवाच।

फेनिलेन महाभागा नागा सर्वे निबोधिताः। ब्राह्मणान् पूजयामासुरघ्यांद्यैर्विधपूर्वकस् ॥ २५ ॥ ततस्ते पूजिता विप्रा गङ्कां भागीरथीं शुभास्। प्रार्थयामासुस्तां पुण्यामावाह्य मुनिसत्तमाः॥ २६ ॥ ततः सा प्रार्थिता पुण्या समाहूता महर्षिभिः। आविर्वभूव पुरतः साक्षाद्भागीरथी द्विजाः॥ २७ ॥ आविर्भूतां च तां दृष्ट्वा मुनयो जातसंभ्रमाः। भद्रं कुरु महाभागे नागानामिति तां वदन्। भद्रेति वचनात्पूर्वं सा भद्रा गीयते द्विजाः॥ २८ ॥

१९. -d) ने2 क दानं ( $\rightarrow$ क्व दानं). २०. -d) ने2 तम् ( $\rightarrow$ ताम्). २१. -c) ने1 सहसैर् ( $\rightarrow$ सह तैर् ?; ने1 द्विजः ( $\rightarrow$ द्विजः). २३. -b) ने1 ॰घनाम् ( $\rightarrow$ ॰घनान्). -d) ने2 ॰नदम् ( $\rightarrow$ ॰नदीम्). २४. -d) ने1 पावनार्थ-( $\rightarrow$ पावनाय). २६. -b) ने1 गंगा- ( $\rightarrow$ गङ्गां). -c) न2ता( $\rightarrow$ तां). २७. -a) ने3 सं-( $\rightarrow$ सा).

तां भद्रां प्राप्य ये स्नानं प्रकुर्वन्ति तपोधनाः।
ते यान्ति ब्रह्मभवने कुलकोटिसमिन्वताः॥ २९॥
प्राप्य भद्रां तदा नागा कुलकोटिप्रतारिणीम्।
ब्रह्माणं तोषयामासुर्यज्ञैश्च विविधिर्द्विजाः॥ ३०॥
ब्राह्मणभ्यो महार्हं वै दक्षिणां प्रदर्जुद्विजाः॥
महार्हाणि च वस्त्राणि दानानि विविधानि च॥ ३१॥
दत्वा क्षमापयामासुर्ब्राह्मणान् मुनिसत्तमाः।
दत्तदाना द्विजाः सर्वे प्रययुः स्वं स्वमाश्रमम्॥ ३२॥
नागा नागपुरं सर्वे हित्वा गोपीवनं शुभम्।
प्राप्ताशिषा महाभागा ययुर्यज्ञं विधाय वै॥ ३३॥
भद्रायाच्च समुत्पत्तिर्मयैतत्समुदाहृता।
नागानां च महायज्ञे यथाहूता महर्षिभिः॥ ३४॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे भद्रामाहात्म्ये एकोनाशीतितमोऽध्यायः ॥ ७९ ॥

२९. -a) ने2 ता ( $\rightarrow$ तां); ने1 प्राप्यसे ( $\rightarrow$ प्राप्य ये). -c) ने1.3  $^{\circ}$ भुवनं ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ भवने). २०. -a) ने1 नागां ( $\rightarrow$ नागा). अतः परं ने1 अधिकम्— 'ते समाप्य महायागं सोमयागं तथैव च ।'

**३१.** -a) ने। महाहाँ (→महाहाँ).

३२. -b) ने2 °सत्तमा (→°सत्तमाः). ३३. -c) ने3 °भाग (→°भागा). -d) ने1 च (→वै). ३४. -d) ने2 °हूतां (→°हूता).

## ऋषयः ऊचुः।

कस्मिन् क्षेत्रे प्रपूज्यन्ते दत्तदानास्तपोधन । कमाराध्य च स्तुत्वा च प्राक्तनाः पापकोटयः ॥ १ ॥ पितृभिश्च कृताश्चापि तथा मातामहैरपि । विनश्यन्ति महाभाग तत्सर्वं कथयस्व नः ॥ २ ॥

#### व्यास उवाच।

कृतानां च तथा मातामहैरपि। तथा संसर्गजातानां दुःसंसर्गास्तपोधनाः ॥ ३ ॥ प्राक्तनेषु च जन्मेषु कृतानां चापि निःकृतिः। म्निशार्व्ला मयैतत्समुदाहृतम् ॥ ४॥ निष्कृति यत्र संप्राप्य यान्ति शिवपूरं प्रति। हिमालयतटे रम्ये नागः पुण्योः गिरिः स्मृतः ॥ ५ ॥ तस्य वै विप्रा गोपिकाननसंज्ञकः। नागकन्याभिः सेवितं सुमनोहरम् ॥ ६॥ तत्र गोपीश्वरो देवो जागति मनिसत्तमाः। त्रैलोक्यमण्डपस्तम्भं येन संस्थापितं शुभम्॥७॥ यस्मिन् जार्गात देवेशो द्वादशा भानवो द्विजाः। उदिता निःप्रभा यान्ति सत्यमेतन्मयोदितम् ॥ ८॥ तत्र गत्वा नराणां वै कुलकोटिसमुद्भवात्। नास्ति पापान्महाभीतिः सत्यं सत्यं मयोदितम् ॥ ९॥ वापि तत्र गत्वा द्विजोत्तमाः। वर्णशङ्करजा न तिष्ठन्ति महापापा मानवानां कलेवरे ॥ १०॥

१. -a) ने3 प्रपूर्यंते ( $\rightarrow$ प्रपूज्यन्ते). -d) ने1 प्राक्तन ( $\rightarrow$ प्राक्तनाः). २. -c) ने1 °भागास् ( $\rightarrow$  °भाग). ४ -c) ने1 \* ( $\rightarrow$ च). -d) ने1 निकृतिः ( $\rightarrow$ निःकृतिः). -b) ने1 सयेतत् ( $\rightarrow$ मयैतत्). ६. -b) ने1 °नभ°, + °नव° ( $\rightarrow$  °तन°). -d) ने1 स्वितं ( $\rightarrow$ सेवितं). ८. -c) ने1 याति ( $\rightarrow$ यान्ति). ९. -b) ने1 °समुद्भवां ( $\rightarrow$ °समुद्भवान्).

तावद्देहे महापापा मानवानां दुरात्मनाम्।
निवसन्ति महाघोरा यावद्गोपीशमण्डलम्॥११॥
न यान्ति पातकान्स्मृत्वा तावत्ते निवसन्ति हि।
पितृभ्यामपि दुष्कर्म कृतं यत्र विलीयते॥१२॥
किन्न यान्ति नरास्तत्र पापिलप्तास्तपोधनाः।
स्वर्णस्तेयादिभिः पापैर्मृच्यन्ते नात्र संशयः॥१३॥
अगम्यागमभूतानि पितृभ्यां वै कृतानि च।
विलीयन्ते हि पापानि हिमवद्भास्करोदये॥१४॥
त्रिःसप्तकृत्वा सकलां धरित्रीं
प्रक्रम्य यद्याति महीतले वै।
तत्तत्र गोपीश्वरपूजनेन
संपूज्य जातीकुसुमैश्च शोभनैः॥१५॥

ऋषय ऊचुः।

कथं गोपीश्वरो विप्र गीयते परमेश्वरः। कथं गोपीवनं नाम वनं च प्रवदन्ति हि॥१६॥

व्यास उवाच ।

नागा नागपुरे रम्ये निवस्य मुनिसत्तमाः।
सुरभीं पूजयामासुर्वशवर्षाणि पञ्च च॥१७॥
ततः सा सुरभी पुण्या सन्तुष्टा मुनिसत्तमाः।
बभूव नागमुख्येभ्यः कामदा वरदा शिवा॥१८॥
सा तुष्टा तान् तदा वव्रे मत्तो वाञ्छन्त्वभीष्सितम्।
ततस्ते नागमुख्या व सुरभीं परितोषिताम्॥
ऊचः सर्वे महाभागाः कामदां लोकपावनीम्॥१९॥

११. -a) ने2 °पापः (→°पापा [:])

१२. -a) ने3 याति ( $\rightarrow$ यान्ति). -b) ने1 त्वावत्ते, ने3 तावंते ( $\rightarrow$ तावत्ते). -d) ने2  $\star$  तं ( $\rightarrow$ कृतं) १३. -d) ने3 मुच्यते ( $\rightarrow$ मुच्यन्ते). १४. -c) ने1 महापापा ( $\rightarrow$ हि पापानि). १५. -a) ने1 घरित्री ( $\rightarrow$ घरित्रीं). -b) ने3 यत्पाति ( $\rightarrow$ यद्याति). -d) ने2 ते स्त्री $^{\circ}$  ( $\rightarrow$ जाती $^{\circ}$ ).

**१८**. -b) ने1 ॰सत्तमा ( $\rightarrow$ ॰सत्तमाः). -d) ने1 शिवाः, ने2 शिव ( $\rightarrow$ शिवा). **१**९. -b) ने2 सुरभी-( $\rightarrow$ सुरभीं). -d) ने1 ॰पाविनीम् ( $\rightarrow$ ॰पाविनीम्).

# नागा ऊचुः।

वयं त्वत्तो महाभागे वरयामो वरं शुभम्। येन तृप्ता वयं सर्वे भविष्यामोनुकम्पया॥२०॥ देह्यस्मभ्यं महाभागे कुलानि बहवो गवाम्। वयं ताभिः सुपुण्याभिस्तीपताः संभवामहे॥२१॥

#### व्यास उवाच।

तथेत्युक्ता(क्त्वा ?) महाभागा कामदा देवपूजिता। महेन्द्रभवनं देवगन्धर्वपूजितम् ॥ २२ ॥ ययौ गवां कुलानि संप्राप्य नागाः सर्वे तपोधनाः। विरचयामासुर्विस्तीर्णे गोपिकानने ॥ २३ ॥ विरच्य ते व्रजं सर्वे गवां संचारणाय वै। ययुर्नागपुरं रम्यं नागकन्यानिषेवितम् ॥ २४ ॥ संचारणाय ते नागा गवां सत्यव्रते स्थिताः। नागकन्यासमूहं वै रक्षणायोपरेभिरे ॥ २५ ॥ उपदिष्टास्तदा कन्या नागमुख्यैस्तपोधनाः। ता गाः संचारयामासुर्विस्तीर्णे गोपिकानने ॥ २६ ॥ शिवमाराधयन्त्यस्ताश्चारयन्त्यश्च गास्तथा। ददृशुः काननं घोरं नानापादपवेष्ठितम् ॥ २७ ॥ नानावृक्षलताकीर्णं नानापिक्षविराजितम्। नानामृगगणाकीणँ शिवाभिश्च निनादितम् ॥ २८॥ तत्र ताः शङ्करं दृष्ट्वा चिक्रीडुद्विजसत्तमाः। आराधयन्त्यो गोप्यस्तं शङ्करं लोकशङ्करम्॥ २९॥

२०. -b) ने $_3$  ॰याम ( $\rightarrow$ ॰यामो) २१. -a) ने $_1$  ॰स्मम्यां ( $\rightarrow$ ॰स्मम्यां). २१. ने $_1$  ॰पूरितम् ( $\rightarrow$ ॰पूजितम्).

२३. -d) ने1 बीलीणे, ने2 विस्तीणें ( $\rightarrow$ विस्तीणें). २४. -b) ने1 गवां तं, ने2 गवां सां-( $\rightarrow$ गवां सं—). २५. -b) ने1.3 सत्यं ( $\rightarrow$ सत्य-); ने1 स्थिता ( $\rightarrow$ स्थिताः). २६. -b) ने1  $^{\circ}$ मुख्यास् ( $\rightarrow$ ॰मुख्यैस्). २७. -b) ने1 तदा ( $\rightarrow$ तथा). २९. -b) ने ने2.3 विक्रीडुर् ( $\rightarrow$ विक्रीडुर्).

दद्शः पर्वताग्रे वै गिरिराजगुहां शुभाम्। शाण्डिल्येन महाभागा भूतले सुप्रकाशिताम् ॥ ३०॥ तथा सरस्वतीं गङ्गां समाहृतां मह्षिणा। गहाद्वारात्समायान्तीं पुण्यतोयवहां शुभाम् ॥ ३१ ॥ तां दृष्ट्वा तादृशीं पुण्यां शाण्डिल्यस्य महागुहाम्। संपूजयामासुस्तास्तत्र मुनिसत्तमाः ॥ ३२ ॥ तासां सम्पूजयन्तीनां मूलनारायणं सुताः (णसुता ?)। ददर्श कन्दरायां वै रन्ध्रं पाषाणसम्भवम् ॥ ३३॥ दृष्ट्वा रन्ध्रान् सुचपला हित्वा पूजां हरस्य च। उवाच ताः सखोः सर्वाः प्रविशन्त्विति शोभनाः ॥ ३४॥ तस्यास्तद्वचनं श्रुत्वा सख्यः सर्वाः स्वोभनाः। शाण्डिल्यस्य महासत्यं पुरस्कृत्य तपोधनाः॥ प्रविशुः कन्दरां पुण्यां भाषयन्त्यः शुभं वचः ॥ ३५॥ यद्यस्माकं परा भक्तिः शङ्करे देवसेविते। तर्ह्येनां चातिशोभाढ्यां गुहां निःस्त्य यामहे ॥ ३६॥ इत्युक्तवा मुनिशार्दूलास्ताः सर्वास्तां गुहां शुभाम् । निससर्जर्महापुण्यां महेश्वरम् ॥ ३७॥ पुरस्कृत्य धम्माधर्मपरीक्षेषा अस्माकं निष्फला गताः (ता ?) ॥ नास्माभिः शङ्करः कान्तः प्राप्यते नान्यथा कचित् ॥ ३८॥ इति संभाषयन्तीनां गोपीनां गा विदूरगाः। बभवुम्निशार्द्लाः पश्यन्तीनामितस्ततः ॥ ३९॥

**३०** -a) ने1 पर्वतोग्रे ( $\rightarrow$ पर्वताग्रे). -b) ने1 गुहा ( $\rightarrow$ गुहां). **३१**. -b) ने2 ०हूतां, ने3 ०हूतां ( $\rightarrow$ ०हूतां). -c) ने2.3 ०हूतरं ( $\rightarrow$ ०हूतांत्). ने 2.3 यांति ( $\rightarrow$ ०यान्तीं). -d) ने2 ०महा-( $\rightarrow$ ०वहां).

<sup>33.</sup> -b) ने3 सुर॰ ( $\rightarrow$ मूल॰); ने1 मूलनारायणांगजाः. 38. -a) दृष्ट्वा रंघ्रसु च पत्न्या. -c) ने3 तां( $\rightarrow$ ताः). 34. -f) ने1 भावयंत्या ( $\rightarrow$ भाषयन्त्यः). 39. -b) ने3 सर्वास्वां ( $\rightarrow$ सर्वास्तां). -c) ने1 निससेजुर् ( $\rightarrow$ निससर्जुर्). 3८. -b) ने1 रंघ्वे तस्मिन्वितिः स्मृताः. -c) ने1 परिक्षेषा ( $\rightarrow$ परीक्षेषा). 39. a) ने1 इति संभाषयंतो तां.

ततो गाः संप्रपश्यन्तयो ययुः सर्वा वनान्तरम्। इतस्ततः प्रधावन्त्यो नागकन्यास्तपोधनाः ॥ ४० ॥ ततो वनान्ते गाः सर्वाश्चरन्त्यो दद्शुद्विजाः। आविच्छिन्नं तृणं भूरि तृणलोभेन दूरगाः॥ ४१॥ गवां मध्ये महादेवं सिद्धिकन्नरसेवितम्। वनान्ते ददृशुर्द्विजाः ॥ ४२ ॥ द्वादशादित्यसंकाशं यस्य भासा जगत्सर्वं भासितं सचराचरम्। स ज्योतिर्मध्यगो भानुर्यस्य भासा पराजितः ॥ ४३॥ तं ज्योतिर्मध्यगं लिङ्गं गवां मध्ये विराजितम्। ददशस्ते तदा गोप्यः शङ्करस्य महात्मनः ॥ ४४ ॥ तं दृष्ट्वा नागमुख्यानां गोप्यः सर्वाः सुशोभनाः। नमश्रक्रमंहाभागाः प्रफूल्लमुखपङ्कजाः ॥ ४५ ॥ नमस्कृत्य महादेवं ताः सर्वाश्चातिशोभनाः। नियमव्रतकशिताः ॥ ४६॥ पूजयामासुर्देवेशं ततस्तं प्रार्थयामासर्गोप्यः सर्वास्तपोधनाः। तस्य ध्यानपरायणाः ॥ ४७ ॥ प्रणतास्तन्मनस्काश्च

गोप्य ऊचुः। क्ष

नमो हरायामितभूषणाय चितासिमद्भस्मिवलेपनाय । वृषध्वजाय स्वृषप्रभाय शिवाय शान्ताय नमो नमस्ते ॥ ४८ ॥ नमो विरूपाय कलाधराय षडधंनेत्राय परावराय। ऋषिस्तुताय परिसेविताय नमो नमस्ते वृषवाहनाय॥ ४९ ॥

<sup>80. -</sup>c) ने1.3 प्रधावत्यो, ने2 प्रधावत्यां (→प्रधावन्त्यो). 88. -c) ने1 तृण 88. -a) ने2.3 ज्योति-(→ज्योतिर्). -b) ने2 गवा (→गवां). -c) ने1 तास् (→ते). 8६. -c) ने2 देवेश-(→देवेशं). 88 ने1.3.⊙.

#### व्यास उवाच।

इति सम्यक् स्तुतो देवो गोपीभिर्मुनिसत्तमाः। आविश्चक्रे महाज्वालां दुर्दृश्यां देवदानवैः॥५०॥ ततो ज्वालामुखी देवो निमज्य च तपोधनाः। उवाच देवदेवेशो गोपीमध्यगतः स्वयम्॥५१॥

## शिव उवाच।

प्रार्थन्तो(न्त्यो ?) महाभागाः केन यूयिमहागताः। मामेव देवदेवेशं ब्रुवन्तु तत्करोम्यहम्॥ ५२॥

# गोप्य ऊचुः।

त्वामेव देवदेवेश प्रियं स्वाभिलषामहे। त्वामेव जगतां नाथं प्रियं मत्वा न संशयः॥ ५३॥ अपि त्रैलोक्यनाथं वा महेन्द्रं न स्पृहामहे। त्रैलोक्यं देवदेवेशं त्वत्पादकमलं विना॥ ५४॥

### व्यास उवाच।

इति तासां गिरं श्रुत्वा देवदेवो महेश्वरः।
तथेत्युक्त्वा महाभागास्तत्रैवान्तरधीयत ॥ ५५ ॥
गोभिः सह तु ताः सर्वा गोप्यो देवेश्वरं हरम्।
प्रविशुर्मृनिशार्द्ला हित्वा देहं पुरातनम्॥ ५६ ॥
क्रीडन्त्यश्च महाभागा गोप्यो नीता सुदुर्लभाम्।
देवगन्धर्वमनुजैर्दुःप्राप्यां गितमुत्तमाम्॥ ५७ ॥
पातका विलयं यान्ति गोपीशस्मरणादिष।
किमु तद्दर्शनाद्विप्राः पूजनात्कथयाम्यहम्॥ ५८ ॥
इत्येतत्कथितं विप्राः सर्वपापप्रणाशनम्।
गोपीश्वरस्य चाख्यानं तथा गोपीवनस्य च॥ ५९ ॥

५१. -a) ने1 ॰मुखा, ने3 ॰मुखो ( $\rightarrow$ ॰मुखो)• ५२. -c) ने1 ॰देवेश ( $\rightarrow$ ॰देवेशं). -d) ने1 जुवंतु ( $\rightarrow$ बुवन्तु). ५३. -b) ने1 प्रियं वाभिल्षामहे, ने2 प्रियं चाभिल्खामहे, ५६. -a) ने1 ततः ( $\rightarrow$ तु ताः)• ५७. -a) ने1. कीडंत्योश्च (ने3 ॰स्य) ( $\rightarrow$ क्रीडन्त्यश्च)• ५८. -a) ने2 पताकानि प्रलीयंते, ने3 पताका विप्रलीयंते

गोपीश्वरेति देवेशो यथा सङ्गीयते भुवि । यथा संपूज्यते लोके यथा लिङ्गं प्रतिष्ठितम् ॥ १६० ॥ गोपीश्वरस्य माहात्म्यं यः पठेत्सुसमाहितः । शिवलोकमवाप्नोति स्द्रकन्यानिषेवितः ॥ ६१ ॥

> इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसल्लण्डे गोपीइवर -माहात्म्येऽशीतितमोऽध्यायः ॥ ८० ॥

All your tent to the tent to the tent

६०. -d) ने2.3 ययौ (→यथा); ने1 लिंग-(→लिङ्गं).

गोपीवनप्रमाणं वै श्रोतुमिच्छाम सुव्रत । क्षेत्राणां चापि माहात्म्यं लिङ्गानां वर्णनं तथा ॥ १ ॥

### व्यास उवाच।

गोपीवनप्रमाणं वै शृण्वन्त् सूसमाहिताः। लिङ्गानां चापि माहात्म्यं मयैतत्समुदाहृतम् ॥ २ ॥ पुण्यो नागपूरो नाम पर्वतो मुनिसत्तमाः। तत्र फेनिलसंज्ञो वै नागः सम्पूज्यते द्विजाः ॥ ३ ॥ तस्य क्षेत्रात् समारभ्य यावद्भद्रपूरं स्मृतम्। तावद्गोपीवनं पृण्यं ख्यायते मुनिसत्तमाः ॥ ४ ॥ गोपीशस्य महाभागाः परिवारे समास्थिताः। सगन्धर्वा निवसन्ति न संशयः ॥ ५ ॥ तावद्देवाः भद्राया दक्षिणे पार्श्वे पुण्यो भद्रपुरः स्मृतः। भद्राख्यो नागनायकः। कालीयतनयो यत्र व्यचरद्भद्रपूराख्यं निवसाय तपोधनाः ॥ ६॥ तत्र भद्राख्यनागं वै सम्पूज्य मुनिसत्तमाः। मानवो भूतले सम्यग्नागभीति न पश्यति॥ ७॥ तत्र भद्रवती नाम कन्दरायां महेश्वरि। नागकन्याभिर्नागैश्चान्यैस्तथैव सूभद्रासरितस्तोयैर्निमज्य मुनिसत्तमाः। देवीं भद्रवतीं पूज्य नरा यान्ति परां गतिम्॥ ९॥

१. -b) ने1.3 इच्छामः(→इच्छाम);ने1.3 सुव्रतः(→सुव्रत). २. -b) ने2 ०हितः (→०हिताः). -d) ने1 मयेतत् (→मयैतत्). ३. -a) ने1 ०गिरो (→०पुरो). -b) ने1 ०सत्तमः (→०सत्तमः). ४. -b) ने2.3 ⁰पुर- (→०पुरो). ५. -b) ने1.3 ०स्थिता (→०स्थिताः). ६. -e) ने1 ⁰पूराण्यं (→०पूराख्यं). ८. -b) ने2.3 महेश्वरी (→महेश्वरि).
 ९. -d) ने1 नरो वाति (→नरा यान्ति).

ततस्तू पूर्वभागे वै भद्राया दक्षिणे तथा। काली संपूज्यते विप्राः कालीयेन महात्मना ॥ १० ॥ तां सुपुज्य जनो याति महेन्द्रभवनं शुभम्। भद्रामुले महादेवो भद्रेशो नाम वै द्विजाः ॥ ११ ॥ पुज्यते देवगन्धर्वेस्तथैव च महोरगै:। तं सूपूज्य नरो याति शिवलोकं न संशयः ॥ १२ ॥ चटकश्वैनवश्चैव तथा कालीयसंज्ञकम्। सन्त्येतानि सुपुण्यानि भद्रामूले तपोधनाः ॥ १३ ॥ तीर्थानि देवगन्धर्वैः सेवितानि समाहिताः। श्रुण्वन्त मनिशार्दला भद्रातीर्थानि साम्प्रतम्। यस्या वामे महादेवो गोपीशः पूज्यते द्विजाः ॥ १४ ॥ मनिशादेला भद्रातोये प्रयत्नतः। पुज्य गोपीश्वरं देवं प्रयाति परमं पदम् ॥ १५ ॥ क्षेत्रपालं प्रपूज्याशु कालि चापि हरिप्रियाम्। शिवलोकमवाप्नोति मानवो मुनिसत्तमाः ॥ १६॥ भद्रायाः शेषवत्याश्च सङ्गमे मनिसत्तमाः। चिताभस्मविलिप्ताङ्गो हरः संपूज्यते द्विजाः ॥ १७ ॥ तयोः सङ्गे महाभागा रुद्रतीर्थमिति स्मृतम्। तत्र स्नात्वा नरो याति महेन्द्रभवनं शुभम् ॥ १८॥ गोपीश्वरस्य चरणात्सम्भवा सा सरस्वती। भद्रायाः सङ्गमं पृण्यं सङ्गता मुनिसत्तमाः। तस्यां स्नात्वा नरो याति ब्रह्मलोकं न संशयः ॥ १९॥ सङ्गमे ब्रह्मतीर्थाख्यं तीर्थं त्रिदशसेवितम्। मुनिशार्दूलाः सर्वे पापप्रणाशनम् ॥ २०॥ तत्र स्नात्वा च विधिवत्पिण्डं दत्वा तथैव च। त्रिसप्तकुलमुद्धत्य नरो याति परां गतिम् ॥ २१ ।:

११. -c) ने उंदेवं (→देवो). १२. -c) ने 1 जनो (→नरो).

**१३.** -b) ने1 ॰संज्ञकः (→°संज्ञकम्), **१**४. -d) ने3 भद्र° (→भद्रा॰)•

**१६**. -b) ने2 काली (→कालीं).

१७: -c) ने2 °भस्मा° (→°भस्म°).

तदुध्वं नागतीर्थाख्यं तीर्थमस्ति तपोधनाः। तत्र स्नात्वा च मनुजो नागभीति न पश्यति ॥ २२ ॥ तदूध्वं कनखलाख्यो वै विद्यते तीर्थनायकः। कणमात्रं हिरण्यं हि दत्वा स्नात्वा च मानवः। शिवलोकमवाप्नोति प्रसादाच्छङ्करस्य च॥२४॥ तस्यां तीर्थाण्यनेकानि सन्निधौ मनिसत्तमाः। चत्वारि स्विशिष्टानि सन्निधौ मुनिसत्तमाः ॥ २५ ॥ ततो वेगवती नामा भद्रासङ्गमसङ्गता। तत्र स्नात्वा नरो याति महेन्द्रभवनं प्रति॥२६॥ ततो ढुंढुसरं नाम सरमस्ति तपोधनाः। ततः स्नात्वा च मनुजः पूज्य ढुंढुवतीं शिवाम् ॥ २७ ॥ चिताभस्मविलिप्ताङ्कं हरं सम्पुज्य वै तथा। शिवलोकमवाप्नोति मानवो मुनिसत्तमाः ॥ २८ ॥ ततः सरस्वतीसङ्गं भद्रायां वर्ण्यते द्विजाः। सरस्वतीं महादेवीं प्रेक्ष्य शिवपुरं व्रजेत् ॥ २९ ॥ ततो भद्रा महाभागा शरयसङ्गमं गता। तत्र स्नात्वा च भद्रेशं पुज्य सन्तर्प्य वै पितृन्। शिवलोकमवाप्नोति मानवो मुनिसत्तमाः ॥ ३० ॥ तदूष्वं शरयूमध्ये पृष्यः शिवसरः स्मतः। तत्र स्नात्वा महाभागाः कूलत्रयसमन्वितः। महेन्द्रभवनं याति मानवो नात्र संशयः ॥ ३१ ॥ इत्येतत्कथितं विप्रा भद्रामाहात्म्यमुत्तमम्। यः श्रृणोति महापुण्यं स याति परमां गतिम् ॥ ३२ ॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे भद्रामाहात्म्यं नामैकाशीतितमोऽध्यायः ॥ ८१ ॥

२२. -b) ने $_{1\cdot3}$  ॰घना ( $\rightarrow$ ॰घनाः). २४. -a) ने $_{1}$  तदुर्ढं कनखलाख्यो नै. -d) ने $_{1}$  मानवाः ( $\rightarrow$ मानवः). २५. -d) ने $_{1}$  मित नै ( $\rightarrow$ सिन्नधौ). २६. -a) ने $_{2\cdot3}$  नाम ( $\rightarrow$ नामा). २७. -d) ने $_{1\cdot2}$  शुभाम् ( $\rightarrow$ शिवाम्). २८. -d) ने $_{1}$  सामवो ? ( $\rightarrow$ मानवो). २९. -a) ने $_{1}$  ॰संगो ( $\rightarrow$ ॰सङ्गं). b) ने $_{1}$  भद्रायाः ( $\rightarrow$ भद्रायां). -d) ने $_{1}$  पूज्य ( $\rightarrow$ प्रेक्ष्य). ३०. -b) ने $_{1}$  गताः ( $\rightarrow$ गता). -f) ने $_{1}$  °सत्तमा ( $\rightarrow$ °सत्तमाः) ३१. -e) ने  $_{2}$  °भवने ( $\rightarrow$ °भवन).

## ऋषय ऊचुः।

माहात्म्यं नागमुख्यानां श्रोतुमिच्छामः साम्प्रतम् । तत्तथा शिवलिङ्गानां तेषामाख्यां तथैव च ॥ १ ॥

#### व्यास उवाच।

हरं गोपीश्वरं पूज्य शिखरे मुनिसत्तमाः। खराख्यं हि महानागं पूजयेत् सुसमाहितः। ततो गोपालकं नागं पूजयेत् सुसमाहितः॥२॥ तथैव नागकन्यानां गोपीनां सङ्घमेव च। संपूज्य मानवो याति गोपीशपदवीं शुभाम्।। ३।। ततो गोपि(पी ?)वने देवीं कालीं सम्पूज्य वै द्विजाः। मानवः सर्वदुर्गेभ्यो न विन्दति भयं महत्।। ४।। याः सर्वाः सरितः सन्ति पृण्ये नागगिरौ द्विजाः। ताः सर्वाः नागमुख्यैर्वे समाहूता दिवस्थलात्। तासु स्नात्वा नरो याति महेन्द्रभवनं शुभम्॥५॥ शाण्डिल्येन समाहृतां पुण्यां गुप्तसरस्वतीम्। निमज्य मानवो याति महेन्द्रभवनं शुभम्॥६॥ ततस्त् पश्चिमे भागे कोकाकोटीश्वरी शिवा। कालिकेति च विख्याता पूज्यते देवनायकैः ॥ ७ ॥ ततस्त् दक्षिणे विप्राः कालीयाद्यैनिषेविता। भद्रनामा महादेवी पूज्यते मुनिसत्तमाः ॥ ८॥

२. ने $_{1.2}$  ef  $\odot$ .-b) ने $_{2}$  ॰सत्तमा ( $\rightarrow$  ॰सत्तमाः). -c) ने $_{2}$  खराख्यां ( $\rightarrow$ खराख्यां).

 <sup>-</sup>b)ने2 सहा० (→सङ्घ°). -d) ने2 शुभम् (→शुभाम्).

<sup>8. -</sup>b) ने। स पूज्य (→संपूज्य).

६. -a) ने2 शांडिलेन (→शाण्डिल्येन).

<sup>(9. -</sup>b) ने2 कोटीश्वर(→कोटीश्वरी). -c) ने2.3\* (→च).

 <sup>-</sup>a) ने2 द \*णे (→दक्षिणे). -c) ने1 भद्रा (→ भद्र-).

सुभद्रासरितोर्मध्ये भद्रां यः पूजयेद् द्विजाः। त्रिसप्तकुलमुद्धत्य स याति परमां गतिम् ॥ ९ ॥ ततस्त् कनकाख्यस्य शिखरे मुनिसत्तमाः। पूज्य तां शाङ्करीं देवीं नागकन्यानिषेविताम्। तां सुपूज्य महाभागा नरो नाप्नोति दुर्गतिम् ॥ १०॥ ततस्त् शिखरे नागो फेनिलाख्यः प्रपूज्यते। कालीयस्य सूतो ज्येष्ठः सर्वकामवरः(र?) प्रदः॥ ११॥ तं स्पूज्य स्क्रस्मैस्तथा तोयैः समाहितः। प्रन(ण?) स्यति महाभागा मनुष्याणाममङ्गलम् ॥ १२ ॥ ततस्त्रिलोकसंज्ञो वै नागोऽस्ति मृनिसत्तमाः। आरोग्यं तं सुपूज्याश् प्राप्यते न हि संशयः ॥ १३॥ ततो वनान्तशिखरे मूलनारायणं नागकन्याभिर्नागैश्चान्यैस्तथैव च ॥ १४ ॥ पूज्यते येन नारायणं देवं समाराध्य तपोधनाः। नारायणाख्या संप्राप्ता दुःप्राप्यैर्दैवतैरिप। तमाराध्य नराः सर्वे सिद्धि यान्ति न संशयः ॥ १५॥

ऋषय ऊचुः।

नारायणाख्यां सः प्राप्तवान् मुनिसत्तम। कथं शिखरारुढो ज्ञानमापदुरत्ययम् ॥ १६॥ कथं

## व्यास उवाच।

कालीयद्यितायां वे पुङ्गव्यां मुनिसत्तमाः। ब्राह्मणो वेदवेदान्ततत्त्वज्ञोविष्णुमव्ययम् ॥ १७ ॥ समाराध्य स पुङ्गव्या मूलक्षे संबभव ह। मूलर्क्षजातं तनयं नदीमध्ये विनिक्षिपत् ॥ १८॥

९. -b) ने1 पूज्यते (→पूजयेद्). -c) ने3 °कु\* (→°कुल-). १०.-b) ने2 शिषरे  $(\rightarrow$ शिखरे). -c) ने $_2$  शांकरी  $(\rightarrow$ शाङ्करीं.). ( 8. -a) ने $_1$  •शिषरे  $(\rightarrow \circ$ शिखरे). -b) ने2.3 °नारायणः  $(\rightarrow \circ$ नारायणं); ने1 शुभः, ने2 शुभा (→श्भम). १५ -b) ने1 दु:प्राप्या, नेत दु:प्रप्य(?) (→दु:प्राप्यैर्). १६. -a) ने। कथं नारायणाख्यां सः.-b) ने। °सत्तमः (→॰सत्तम). १७. -a)ने1 कालीष॰ (→कालीय॰). -b) ने2 ॰सत्तमा (→॰सत्तमाः). म्लक्ष° (→मूलर्क्ष°). -d) ने2 विनिक्षिपेत् (→विनिक्षिपत्).

क्षिप्तमात्रस्तु शिखरे जगाम मुनिसत्तमाः।
न च तं जानयामास कालीयः शिखरे गतम्।
न च सा पुङ्गवती माता जीवन्तं रुदती सुतम्।।१९॥
स च तं शिखरं प्राप्य जातमात्रस्तपोधनाः।
नारायणं जगन्नाथं पुराणं पुरुषोत्तमम्॥२०॥
समाराधय धर्मात्मा स्मरन् प्राक्तनसंभवम्।
शोर्णपर्णानिलाहारो वायुभक्षो जितेन्द्रियः।
नारायणं निरीहं वै पूजयामास सुव्रताः॥२१॥
ततः काले व्यतीते तु पूजयन् विष्णुमव्ययम्।
आविर्भूतं जगन्नाथं ददर्शं मुनिसत्तमाः॥२२॥
तं दृष्ट्वा कोयमित्येव पुराणपुरुषो यथा।
चिन्तयामास धर्मात्मा स नागो मुनिसत्तमाः॥२३॥
इति संचित्यमानं तं भगवान् प्रभुरव्ययः।
मेघगम्भीरयावाचा उवाच करुणानिधिः॥२४॥

#### नारायण उवाच।

नारायणोऽस्मि वै नाग मास्तु ते संशयो वृथा। स्मर त्वं प्राक्तनं पुण्यं येन त्वं तप्यसेऽधुना।। २५।। जन्मिन प्राक्तने नाग ब्राह्मणो वेदपारगः। जातोऽसि गौतमकुले ममार्चनपरायणः ॥ २६॥ आराधितेन ते नाग मया संदर्शितं वपुः। पूजितं देवगन्धर्वेर्नारदाद्यैस्तपस्विभिः॥ २७॥ त्वया संयाचितस्तत्र मत्रश्चाभीप्सितं वरम्। अजरामरदेहत्वं द्वितीये जन्मिन शुभम्॥ २८॥ तथेत्युक्त्वा तदा नाग सत्यलोकं गतोस्म्यहम्। गते मिय त्वया सर्वे भूसुरास्तर्पिता तथा॥ २९॥

१९. -c)ने1 नव तं $(\rightarrow$  न च तं). -d) ने1 कालीयं, ने2 कालीय $-(\rightarrow$ कालीयः). २०. -d) ने1 +राणं  $(\rightarrow$ पुराणं). २१. -a) ने1 समारराघ  $(\rightarrow$ समाराघय). -b) ने1 ॰संभवन्  $(\rightarrow$ ॰संभवम्). २३. -a) ने2 काय॰  $(\rightarrow$ कोय॰). २६. -b) ने2 विद॰  $(\rightarrow$ वेद॰).-d) ने2 ॰परायण  $(\rightarrow$ ॰परायणः). २८. -a) ने3 संयाचितं  $(\rightarrow$ संयाचितस्). -b) ने2 मंतस्वाभीष्सतं वरम्. २९. -d) ने3 तिपतास्  $(\rightarrow$ तिपता).

त्वं तत्र दैवयोगेन पञ्चत्वं प्राप्य सुव्रत । जातोऽसि नागमुख्यस्य कुले महित साम्प्रतम् ॥ ३० ॥ पितृभ्यामिप संत्यक्तो भूतमात्रशुभे दिने । ममार्चनपरो भूत्वा इहायातोऽसि साम्प्रतम् ॥ ३१ ॥ प्राक्तनं संभवं स्मृत्वा तुषितोस्मि महामते । तेन मे दिशतं रूपं त्वया पुण्येन साम्प्रतम् ॥ ३२ ॥ न कदाचिन् महाभाग दर्शनं विफलं भवेत् । वरं वरय भद्रं ते यक्ते मनिस वर्त्तते ॥ ३३ ॥

#### व्यास उवाच।

नारायणस्य वचनाज्ज्ञात्वा नारायणं प्रभुम्। नमस्कृत्वा तदा नागो वचनं समुवाच हु॥३४॥

### नाग उवाच।

पितृभ्यामपि संत्यक्तस्त्वामाराध्य जगत्पते । इह तिष्ठामि शिखरे क्षुत्पिपासादिवर्जितः ॥ ३५ ॥ करुणादर्शितं रूपं त्वयेह प्रमेश्वरः । लोकनाथेन देवेन सृष्टिसंहारकारिणा ॥ ३६ ॥ यदि तुष्टोसि देवेश यदि त्वं वरदो ह्यसि । स्वांशं प्रयच्छ तन्मह्यं वरमेतद्वृणोम्यहम् ॥ ३७ ॥

# व्यास उवाच।

तथेत्युक्त्वा स भगवान् तत्रैवान्तरधीयत । सोऽपि नारायणस्यांशं प्रापिविष्णोरनुग्रहात् ॥ ३८ ॥ प्राप्य नारायणस्यांशं नागोऽपि मुनिसत्तमाः । दर्शयामासनागेषु रूपाणि सुबहूनि सः ॥ ३९ ॥ ततः प्रभृति तं नागं सर्वे नागास्तपोधनाः । मूलनारायणं नाम कथयामासुः शोभनम् ॥ ४० ॥

३१. -b) ने। इत्यशुभे (→ -मात्रशुभे).

38. -d) ने2 प्रमुः ( $\rightarrow$ प्रभुम्).
 34. -c) ने1 तिष्ठसि ( $\rightarrow$ तिष्ठामि).
 39. -c)

 ने1 स्वाशं ( $\rightarrow$ स्वांशं).
 36. -c) ने2 नारायणः, ने3 नारायणात् ( $\rightarrow$ नारायण-).

 39. -c) ने2 ॰सत्तमा ( $\rightarrow$ ०सत्तमाः).
 39. -c) ने2 अ सर्वे ( $\rightarrow$ नागं).

 ने2 अ नागास्तस्मै ( $\rightarrow$ सर्वे नागाः).

श्रुत्वाथ पुङ्गवी माता जीवन्तं स्वसुतं द्विजाः। जगाम शिखरे पुण्ये यत्र नागः सुशोभने ॥ ४१ ॥ ततः स्वमातरं दृष्ट्वा स नागो मुनिसत्तमाः। प्रत्युत्थाय प्रपूज्याशु अर्घ तस्यै प्रकल्पयत् ॥ ४२ ॥ ततो गङ्गाजलैः पुण्यैः पूरितं शुभलक्षणम्। स्वमात्रे प्रददौ नागः कृत्वा पादावनेजनम् ॥ ४३ ॥ भूमौ निपतन् मुनिसत्तमाः। यावदर्घजलं नदीनागैनिषेविताम् तावदृर्शनसंभूता सरित्। मूलनारायणस्थानान्नाग नारायणी मुनिशार्द्ला नागवंशप्रतारिणी ॥ ४५ ॥ बभूव यथा नारायणाख्यां सः प्राप्तवान नागनायकः। निवेदितं विप्राः किमन्यत्प्रष्टुमिच्छथः॥ ४६॥ इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे नागपर्वतमाहात्म्ये द्वय-

शीतितमोऽध्यायः ॥ ८२ ॥

४१. -a) ने1 श्रुत्वा तुर्युगवा माता. -c) ने2 शिषरे (→शिखरे). 88. -b) ने। प्रपतन् (→निपतन्). -c) ने। ताबद्धदर्शनं भूतां. ४५. -d) ने। ॰प्र\*रिण (→॰प्रतारिणि). पुष्पिका—ने1 ॰पु॰ मा॰ (→॰पुराणे मानसखण्डे).

# ऋषय ऊचुः।

अथान्यदिप माहात्म्यं नागानां मुनिसत्तम । विशिष्टानी(नां ?) नदीनां च श्रोतुमिच्छामहे वयम् ॥ १ ॥

## व्यास उवाच।

नागानां मुनिशार्द्लाः कुलानि सुबहन्यमिव(पि?)। निवसन्ति महाभागाः स्पूर्ण्ये नागपर्वते ॥ २ ॥ श्रुण्वन्त् मृनिशार्द्लाः प्राधान्येन मयोदिताम्। बहुलान्नैव शक्यन्ते वक्तं वर्षशतैरपि॥३॥ प्गवीनागनायकैः। नागनारायणीमध्ये मुनिशार्द्ला पुज्यते नागपुत्रैनिषेविता ॥ ४॥ नागनारायणीमध्ये चण्डिकासङ्गमं श्भम्। मुनिशार्द्काः सर्वपापान्तकारकाम् ॥ ५॥ तत्र स्नात्वा च वृत्तेशं चिताभस्मविलेपनम्। संपूज्य मुनिशार्द्ला नरः शिवपूरं व्रजेत् ॥ ६॥ दक्षिणे नागनाथारूयं हरं संपूज्य पर्वते। प्राप्नोति देवभुवनं मानवो मुनिसत्तमाः ॥ ७ ॥ शैवीसङ्गं नागनारायणीमध्ये वदन्ति हि। तत्र स्नात्वा च मनुजः शिवं संपूज्य सुव्रताः। शिवलोकमवाप्नोति शिवेन सह मोदते ॥ ८॥

१. ने2.3. १cd-२ab  $\odot$ . -b) ने2.3 ॰सत्तमः ( $\rightarrow$ ०सत्तम). २. -c) ने2.3 ॰भाग ( $\rightarrow$ ०भागाः). ३. -b) ने1 शादू ला( $\rightarrow$ ०शादू लाः). -c) ने2.3 बहुला नैव ( $\rightarrow$ बहुलान्नैव) ४. -b) ने1 नाम॰ ( $\rightarrow$ नाग॰); ने3 पुंगवैनिगनायकैः. -c) ने3 पुज्यंते ( $\rightarrow$ पुज्यते). -d) ने2 निषेविताः ( $\rightarrow$ निषेविता). ५. -b) ने1 ॰संगमे ( $\rightarrow$ ०सङ्कमं).

७. -c) ने.3 °भवनं (→°भवनं). -d) ने1.2 °सत्तमा (→°सत्तमाः).
 ८. -d) ने2 शिव-(→शिवं).

वामे तस्या महादेवी दुर्गानाम प्रपूज्यते। सिद्धगन्धर्वमनुजैर्नागम् ख्यैस्तथैव च ॥९॥ तां सुपूज्य महाभागाः स्नात्वा दुर्गासरिज्जले। महेन्द्रभवनं याति मानवो मुनिसत्तमाः ।। दुर्गासौमवती सङ्गे सर्वदुर्गप्रणाशनम् ॥ १० ॥ हरं संपूज्य मनुजो निमज्य विधिपूर्वकम्। शिवलोकमवाप्नोति प्रसादाच्छलपाणिनः ॥ ११ ॥ ततस्तु पर्वतप्रान्ते शेषः संपूज्यते द्विजाः। देवगन्धर्वमनुजैस्तथा नागैर्महोरगैः॥ तं सुपूज्य जनो याति महेन्द्रभवनं शुभम्॥१२॥ वामे मूलाख्यनागस्य त्रिपुराख्यस्तपोधनाः। नागः संपूज्यते पुण्यः सर्वपापप्रणाशनः॥ १३॥ ततस्तु मुनिशार्दूला नागनारायणसुताम्। आराधयन्ति गिरिजां सुपुत्राख्यां शशिप्रभाम्।। संपूज्य मानवो याति पातकान्तं न संशयः॥ १४॥ फेनिलस्य सुतो ज्येष्ठः सुचूडाख्यस्तपोधनाः। पूज्यते दक्षिणे भागे नागनारायणस्य च॥ १५॥ ततस्तु पर्वताग्रे वै चोत्तरे फेनिलस्य नागनागेशं नागकन्यानिषेवितम्।। प्रसादात्तस्य संपूज्य विभवं प्राप्नुयान्नरः॥१६॥ तत्रैव वासुके कन्यां शिवतोषणतत्पराम् । वेलावतीं महापुण्यां नागकन्यासमन्विताम् ॥ १७ ॥ संपूज्य तां महाभागा हरध्यानपरायणाम्। मनोभिलिवतां सिद्धि प्राप्यते नात्र संशयः॥ १८॥

९. -a) ने1 महा  $(\rightarrow \text{аाम})$ . १०. -a) ने2 ०भागा  $(\rightarrow \circ \text{भागा:})$ . -c) ने3 यांति  $(\rightarrow \text{иांत})$ . -d) ने3 मानवा [:]  $(\rightarrow \text{मानवो})$ ; ने1.2 ०सत्तमा  $(\rightarrow \circ \text{सत्त मा:})$ . १२. ने3.१२f-१४e  $\odot$ . -b) ने1 2 शेष- $(\rightarrow \text{शेष:})$ ; ने2.3 द्विजा  $(\rightarrow \text{दिजा:})$ . १४. -b) ने2 सुनाम्  $(\rightarrow \text{सुतान})$ . -c) ने2 आराधयित  $(\rightarrow \text{आराधयित})$ . -d) ने2 पुत्राख्यं  $(\rightarrow \text{पुताख्यां})$ . १५. -b) ने2.3 सुनडाख्यम्  $(\rightarrow \text{सुनुडाख्यम्})$ . १७. -c) ने2 विलावतीं  $(\rightarrow \text{वेलावतीं})$ ; ने3  $\circ \text{पुण्यां}$   $(\rightarrow \circ \text{पुण्यां})$ . -d) ने3  $\circ \text{प्रमिन्वता}$   $(\rightarrow \circ \text{प्रमिन्वताम्})$ . १८. -b) ने3  $\circ \text{प्रायणा}$   $(\rightarrow \circ \text{प्रायणाम्})$ . -c) ने1  $\circ \text{लिखतां}$   $(\rightarrow \circ \text{लिखतां})$ . १८.

ततस्तु तक्षको नागो गुहामध्ये तपोधनाः। नागमुख्यैश्च धवलाद्यैर्न संशयः॥ १९॥ ततः पर्वतमध्ये वै कालीयो यत्र तिष्ठति। इलावर्त्ती महानागः कर्कोटकधनञ्जयः ॥ २०॥ धृतराष्ट्रः सुराष्ट्रश्च पूज्यन्ते नागनायकाः॥ तान् दृष्ट्वा मनवो धन्यः ख्यायते मुनिसत्तमाः ॥ २१ ॥ नागकन्यासहस्रं वै कालीयो यत्र तिष्ठति। विद्यते मुनिशार्द्ला कालीयस्य महात्मनः ॥ २२ ॥ नागकन्यासहस्रं वे संपूज्य मुनिसत्तमाः। मानवः परमां सिद्धि प्रयाति न हि संशयः॥ २३॥ मधुर्नाम महानागो मूलनारायणस्य हि। नि(न्य ?)वसद्क्षिणे पार्चे नागमुख्यस्तपोधनाः ॥ २४ ॥ एतैर्नागैर्महानागो मूलनारायणो द्विजाः। पूज्यते शिखराग्रे वे नागकन्याभिरेव च॥ २५॥ कदाचित् कृपितो नागः शिखरे मुनिसत्तमाः। रूपं चकार बहुरूपधृक् ॥ २६॥ शतमष्टोत्तरं कदाचिच्छिखरं हित्वा कालीयेन प्रकोपितः। वने स प्रययौ नागो मूलनारायणो द्विजाः ॥ २७ ॥ ततस्त् पश्चिमे भागे वनान्तरगतं हि तम्। पूजयामासुः गन्धर्वा नागनारायणं शुभम्॥ २८॥ कदाचिद्विपिने घोरे वासुकिप्रमुखैद्विजाः। कोपितो नागशार्द्लस्तोयमध्ये जगाम ह।। तोये नागसहस्रं हि पूजयामास तं तथा॥ २९॥ यथा मान्यो महेन्द्राद्यैः शेषः सङ्गीयते द्विजाः। पुज्यते देवगन्धर्वैर्मूलनारायणस्तथा ॥ ३०॥ तत्रैव शिखाराग्रे वै नागो वासुकिसंज्ञकः। नागकन्याभिर्नागम्ख्यस्तपोधनाः ॥ ३१॥

**२**१. -b) ने $_3$  पूज्यते ( $\rightarrow$ पूज्यन्ते); ने $_{1\cdot 2}$  ॰नायका ( $\rightarrow$ ॰नायकाः). **२२**. ने $_{1\cdot \odot}$ .

२३. -वं) ने3 प्रयाति (→प्रयाति).

२४. -c) ने1.3 निवसद् ( $\rightarrow$ नि(न्य?,वसद्). २५. -b) ने1.2 द्विजा ( $\rightarrow$ द्विजाः).

<sup>-</sup>c) ने2.3 शिषराम्रे (→शिखराम्रे). २८. -d) ने3 नागं (→नाग-).

२९.  $-\mathbf{f}$ ) ने $_{2.3}$  ॰मासुस् (ightarrow॰मास). २१.  $-\mathrm{d}$ ) ने $_{2}$  तपोधन (ightarrowतपोधनाः).

यस्य नेत्रेण भगवान् वेष्टियत्वाथ मन्दरम्।

ममन्थ सागरं सर्वे महेन्द्रप्रमुखैः सह।। ३२॥

यस्याङ्गे वासुदेवस्य दृश्यन्ते चाङ्गिलिक्षताः।

शङ्खचकादिपद्मेन लिक्षताः शुभलक्षणाः॥ ३३॥

संपूज्य वासुकि नागं नागकन्याभिरिन्वतम्।

ईतयो नानु पश्यन्ति मानवा नात्र संशयः॥ ३४॥

शिखराग्रे महाभागः पुण्यो नागह्नदः स्मृतः।

तत्र स्नात्वा नरो याति महेन्द्रभवनं शुभम्॥ ३५॥

मधुना नागमुख्येन या सा मधुमती सरित्।

प्रकाश्य वाहिता पुण्या रामगङ्गां प्रतिद्विजाः॥ ३६॥

# ऋषय ऊचुः ।%

कथं तत्र सरं चक्रुर्नागाः सर्वे तपोधनः। एतदाख्याहि भगवन् सर्वज्ञोऽसि महामते।। कथं हि मधुनागेन वाहिता मधुवाहिनी॥३७॥

### व्यास उवाच।

मूलनारायणं नागमुपास्य मुनिसत्तमाः। नागाः सर्वे सरं चकुः पूज्य मन्दािकनीजलैः॥ ३८॥ न मधुं दर्शयामासुः सरं तं नागनायकाः। विक्रीड(डु?)स्ते सरे तिस्मन्नागकन्यािभः संघशः॥ ३९॥ ततस्तु कुपितो भूत्वा मधुनागस्तपोधनाः। सरात्तस्मान्मधुमती वाह्यामास तां नदीम्॥४०॥

३२. -c) ने1 सर्व (→सर्वे).

३३. -c) ने1 चिह्नेन (→पद्मेन). -d) ने1 पद्मेन (→लक्षिताः); ने3 •लक्षणं (→°लक्षणाः). ३४. -c) ने2 मनु (→नानु). ३६. -b) ने1 यस्मान्(→या सा). -d) ने2.3 रामं (→राम-).

अ ने2 ऋषय उवाच.

३७. ने1.cd⊙; ने3.ef⊙.

३८. -c) ने3 सरश् (→सरं). ३९. -b) ने1.2 •नायका (→°नायकाः). -c) ने1 चक्रोदुस्, ने2 चिक्रीडस्, ने3 विक्रीडस् (→िवक्रीड(डु?)स्); ने3 सरं (→सरे). -d) ने1 संयशः (→संघशः).

कालीयस्य महाभागा वामपार्वे स्पूण्यदा। पुण्या मधुमती नाम्ना विद्यते सरितां वरा॥ ४१।। तस्यां स्नात्वा च विधिवत् संतप्यं च पितृन् तथा। महेन्द्रभवनं याति मानवो नात्र संशयः ॥ ४२ ॥ इलावर्ती महानागो वामे तस्य प्रपुज्यते। तं सूपूज्य नरो विप्राः पातकाद्विप्रमुच्यते ॥ ४३ ॥ तथा इलावती देवी देवगन्धर्वपूजिता। विद्यते नागराजेन सेविता सुमनोहरा॥ तां सुपूज्य मनुष्याणामग्निभीतिर्न जायते ॥ ४४ ॥ तस्या दक्षिणपार्श्वे वै कालीयो नागनायकः। विद्यते नागकन्यानां सहस्रैः परिवारितः ॥ ४५ ॥ श्रेष्ठो नागसहस्राणां नागपर्वतवासिनाम्। अष्टभिः प्रमुखैः पुत्रैः सेव्यमानो महायशाः ॥ ४६॥ वेदवेदाङ्गतत्त्वज्ञः सर्वशास्त्रविशारदः । नागानां प्रथमो नागो यो गुरुगीयते द्विजाः ॥ ४७ ॥ नागपूरस्थशिखरे राजते मुनिसत्तमाः। कालीयं पुज्य मनुजा गन्धपुष्पाक्षतैस्तिलैः ॥ ४८ ॥ पञ्चगव्यैस्तथाशुद्धैमौक्तिकैर्मणिपूष्पकै:। परां सिद्धि महापूण्याः प्राप्नुवन्ति न संशयः ॥ ४९॥ तत्र नागवती नामा गुहा नागैः प्रपूजिताः। विद्यते नागकन्याभिः सेविता सुमनोहरा॥ ५०॥ तत्र नागजलैः पुण्यैनिमज्य विधिपूर्वकम्। देवीं नागवतीं पूज्य परां सिद्धिमवाप्नुयात्॥ ५१॥ वासूकेर्मातरं तत्र संपूज्य मुनिसत्तमाः। नमो नारायणावासं प्राप्नोति न हि संशयः॥ ५२॥ कालीयस्य महाभागा वामे मधुवती सरित्। नागकन्याभिः पुण्याभिः सेविता सुमनोहरा ॥ ५३ ॥

<sup>8</sup>१. -c) ने1  $_2$  नामा ( $\rightarrow$ नाम्ना). 8२. -c) ने1 यांति ( $\rightarrow$ यांति). 8३. -a) ने1  $^{\circ}$ भागो ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ नागो).-b) 88. -a) ने1 \*\* ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ देवी). ने1  $^{\circ}$ पूजिताः ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ पूजिता). -d) ने1  $^{\circ}$ हराः ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ हरा). 88. ने1 अष्टो ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ शेष्ठो).  $(\rightarrow$ 2. -a) ने1 वासुके ( $\rightarrow$ वासुकैर्).

मूले नागसरस्तस्या विद्यते देवसेवितम्। ततस्तु शकटीसङ्गं पुण्यमस्ति तपोधनाः॥ ५४॥ निमज्य मानवस्तत्र सुनन्दा च महेश्वरीम्। संपुज्य मुनिशार्द्ला मानवः शाङ्करं पदम्॥ प्रयाति न च सन्देहः सत्यमेतन्मयोदितम्॥ ५५॥ देवदानवगन्धर्वस्तथा नागैर्महाबलैः। नागकन्याभिः पुण्याभिः पूजितां परमेश्वरीम्। संपुज्य मानवाः सम्यक् पापिनोपि तरन्ति हि ॥ ५६ ॥ तावहेहे मनुष्याणां वैचित्यं जायते द्विजाः। यावदेवीं सुनन्दां तां पूजयन्ति न शोभनाम् ॥ ५७ ॥ अरण्ये प्रान्तरे वापि दावाग्नेर्मध्यगोपि हि। स्मृत्वा देवीं सूनन्दां वै नरो मुच्येत सङ्कृदात् ॥ ५८ ॥ बलिपजोपहारेण सूनन्दां पुजयन्ति ये। तेषामभीप्सितं कामं तुषिता संप्रयच्छति ॥ ५९ ॥ स्नन्दां तत्र संपूज्य ततः कुगवतीं व्रजेत्। देवीं कुगवतीं पूज्य नरः प्राप्नोति गौरवम् ॥ ६० ॥ क्रगमध्वतीसङ्गे कुगेशो नाम शङ्करः। चिताभस्मविलिप्ताङ्गः पूज्यते सिद्धनायकैः ॥ ६१ ॥ ततो मधुवती पुण्या रामगङ्गासुसंगमम् । सङ्गता मुनिशार्दूला नागकन्यानिषेविता।। ६२ ॥ सङ्गता वामे तस्या महाभागाः पुण्यः कण्वगिरिः स्मृतः। तत्र कण्वाश्रमं विप्रा विद्यते ऋषिसेवितम्।। ६३।। तत्र कण्वम्षिश्रेष्ठं संभाव्य मुनिसत्तमाः। वेदवेदाङ्गतत्त्वज्ञो जायते मानवो भुवि ॥ ६४ ॥

५४. -a) ने1.2 ॰सरं ( $\rightarrow$ ०सरस्). ५५. -b) ने2 सुनंदो ( $\rightarrow$ सुनंदा). ५७. -b) ने1.3 वै चिंत्यं ( $\rightarrow$ वैचित्यं). -c) ने2 देवी ( $\rightarrow$ देवीं); ने2 सुनंदानां ( $\rightarrow$ सुनन्दां तां). ५९. -d) ने1 मुषिता ( $\rightarrow$ तुषिता). ६०. -b) ने2.3 कुगंवती ( $\rightarrow$ 3 ॰िंत) ( $\rightarrow$ 8 गुगवतीं); ने2 व्रजत् ( $\rightarrow$ वजेत्). -c) ने2 देवी ( $\rightarrow$ देवीं). ६१. -a) ने1.2 कुगा॰ ( $\rightarrow$ 8 गुग॰). -b) ने3 नाग $-(\rightarrow$ नाम). ६४. -b) ने1 स भाव्य ( $\rightarrow$ संभाव्य).

पर्वताग्रे महापूण्यां कण्वां देवीं प्रपूज्य वै। मानवः सर्वपापेभ्यो मुच्यते नात्र संशयः ॥ ६५ ॥ कालीयपुत्रपौत्राद्यास्तक्षकस्य सुतादयः इलावर्त्तकुलोद्भूताः कक्कोटककुलोद्भवाः॥ निवसन्ति महानागा सुपुण्ये कण्वपर्वते ॥ ६६ ॥ तत्र वै प्रण्डरीकाख्यो नागः संपूज्यते द्विजाः। पुण्डरीकं प्रपुज्याशु ज्ञानवाञ्जायते नरः ॥ ६७ ॥ तत्रैव कृण्डली नाम नागः संपूज्यते गणैः। दिनत्रयकृतं पापं दर्शनात्तस्य नश्यति ॥ ६८ ॥ ततो होमगिरिः पुण्यः कथ्यते मुनिसत्तमाः। तत्र नागैर्हुतं द्रव्यं समश्निन्त दिवौकसः ॥ ६९ ॥ तत्र होमान्वसंस्नाता हुताशनविनिस्ताः। नदी हुतवती नामा विद्यते मुनिसत्तमाः॥ ७०॥ तस्यां निमज्य विधिवत्पितृन् संतर्प्यं वै तथा। वाजिमेधस्य यज्ञस्य फलमाप्नोति मानवः ॥ ७१ ॥ ततः पृथुगिरिः पृण्यो विद्यते मुनिसत्तमाः। यत्र स्थित्वा हिमगिरि प्रार्थियत्वा वस्नधराम्॥ विलिखत्स महाभागः पृथुर्वैण्यः प्रतापवान् ॥ ७२ ॥ तत्र पृथ्दके पृण्ये निमज्य मुनिसत्तमाः। स्थितं तथा सरिन्मध्ये चिताभस्मविलोपनम्॥ पार्थिवेशं हरं पूज्य नरः शिवपुरं व्रजेत् ॥ ७३ ॥ सुनन्दा च महानन्दा काली चैव हरप्रिया। महादेव्यो महाभागाः स्थानेषु विविधेषु च ॥ ७४ ॥

६५. -b) ने $_{1\cdot 2}$  कस्त्वां ( $\rightarrow$ कण्वां); ने $_{3}$  ते ( $\rightarrow$ वै).

६६. ने2.3.ab $\odot$ .-c) ने1 इलावतें ( $\rightarrow$ इलावतें-). ६७. -a) ने3 पुण्डरी-काक्षो ( $\rightarrow$ पुण्डरीकाख्यो). -b) ने2 नाग ( $\rightarrow$ नागः); ने3 गणैः ( $\rightarrow$ द्विजा). ६९. -a) ने1 उत्तरे ( $\rightarrow$ कथ्यते). ७०. -) ने3 °संस्नात्वा ( $\rightarrow$ ०संस्नाता). -b) ने2.3 °विनिसृतः ( $\rightarrow$ °विनिसृता). ७२. -c) ने3 °भागः ( $\rightarrow$ °भागः). ७३. -c; ने1 पृथा ( $\rightarrow$ तथा). -f) ने1 °प्रदं ( $\rightarrow$ °पुरं).

पुज्यन्ते नागकन्याभिर्नागमुख्यैस्तथैव च। देवगन्धर्वदितिजैद्दानवैश्च विशेषतः ॥ ७५ ॥ तेषु पर्वतमुख्येषु निवसन्ति महाबलाः। नागाश्च दानवाश्चैव तथैव देवतागणाः॥ निवसन्ति महाभागा नागानां हितकाम्यया।। ७६।। कालीयस्य महाभागा दक्षिणे वासुकिः स्मृतः। महापुण्यो नागमुख्यस्तपोधनाः ॥ ७७ ॥ जलशायी चरणात्तस्य निष्क्रान्ता बोधनेन महात्मना। विद्यते बहुला नामा पुण्यतोयवहा सरित्।। ७८।। तस्या महानागः शितरूपस्तपोधनाः। नागायुतबलो नागो विद्यते मनिसत्तमाः॥ तं स्मृत्वा नागशार्दूला अहिभीति न विन्दति॥ ७९॥ ततस्तु दक्षिणे तस्याः पिङ्गलाख्यो महोरगः। सेवितो नागकन्याभिनगिश्चान्यैस्तथैव च ॥ ८०।। पिङ्गलं पुज्य वै विप्रा गन्धपूष्पाक्षतैः शुभैः। मनोभिलिषतां सिद्धिं कामं प्राप्नोति मानवः ॥ ८१ ॥ चरणात्तस्य भूता तु भूजङ्गाख्या महानदो। विद्यते नागकन्याभिः सेविता सुमनोहरा॥ ८२॥ प्राधान्येन महानागाः कथिता मुनिसत्तमाः। आयुरारोग्यदातारः सुखसौख्यप्रवर्द्धकाः ।। ८३ ॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे नागाख्याने ज्यशीतितमोऽध्यायः ।। ८३ ॥

७५. -c) ने1 भाग $^{\circ}$  ( $\rightarrow$ नाग $^{\circ}$ ). ७६. -d) ने1 दे\*ता $^{\circ}$  ( $\rightarrow$ देवता $^{\circ}$ ) ७७ -c) ने1 जलं ( $\rightarrow$ जल-). ७९. -a) ने1  $^{\circ}$ भागः ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ नाग $^{\circ}$ ) -e) ने2  $^{\circ}$ शादूंला ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ शादूंल). -f) ने3 महि $^{\circ}$  ( $\rightarrow$ अहि $^{\circ}$ ). <3. -a) ने1.2 मया ( $\rightarrow$ महा-). पृष्टिपका-ने1 स्कं. पु. मा. ( $\rightarrow$ स्कंदपुराणे मानसखण्डे).

4.6

# ऋषय ऊचुः।

कमाराध्य महानागा विस्तीर्णे नागपर्वते । निवसन्ति महाभाग ज्ञातुमिच्छामस्तद्वयम् ॥ १ ॥

#### व्यास उवाच।

सर्वे नागा महात्मानो देवीं त्रिभुवनेश्वरीम् ।
समाराध्य बिंळ शुद्धां बुभुजुर्मुनिसत्तमाः ॥ २ ॥
देवीमाराध्यामास मूलनारायणः स्वयम् ।
स तस्मिन्शिखरे पुण्ये मूर्ति कृत्वा महीमयीम् ॥
स चकारार्हणां तस्याः पुष्पधूपाग्नितपंणैः ॥ ३ ॥
तेन संपूजिता देवी पुष्पधूपाग्नितपंणैः ॥ ३ ॥
तेन संपूजिता देवी पुष्पधूपाग्नितपंणैः ॥
आविर्वभूव पुरतः साक्षादग्निशिखोपमा ॥ ४ ॥
तां दृष्ट्वा मुनिशार्दूलाः स नागोत्थाय सत्वरः ।
ननाम परया भक्त्या देवीं त्रिभुवनेश्वरीम् ॥ ५ ॥
ततः प्रणमिता देवी तेन नागेन सुव्रताः ।
वरं वरय भद्रं ते इत्युवाच महेश्वरी ॥ ६ ॥
ततो वव्रे महानागो द्रष्टुमिच्छामि ते पुनः ।
तता त्वां पूजयिष्यामि नागैः सह महेश्वरि ॥ ७ ॥

## व्यास उवाच।

तथेत्युक्त्वा भगवती मूलनारायणस्य वै। कन्दरां दर्शयामास सिद्धगन्धर्वसेविताम्॥८॥

**१.** -d) ने2 कमा\* $\epsilon a$ , ने3 कमाध्याय ( $\rightarrow$ कमाराध्य). -d) ने1.2 ज्ञातुमिछाम तद्वयम्. **३**. -a) ने1 °माराधया॰ ( $\rightarrow$ °माराधया॰). -e) ने2.3 चकाराईंणो (ने3 °णं) ( $\rightarrow$ चकाराईंणां). 8. -a) ने2 संपूजितां ( $\rightarrow$ संपूजिता). -d) ने1 विषोपमा, ने2 शिषोपमा ( $\rightarrow$ शिखोपमा). **६**. -c) ने1-स्त्वित्युवाच, ने2 $\star$ त्युवाच( $\rightarrow$ इत्युवाच). **9**. -d) ने2.3 महेश्वरो ( $\rightarrow$ महेश्वरि). **८**. -c) ने1 कन्दरा ( $\rightarrow$ कन्दरां).

दशयोजनविस्तीर्णां योजनद्वादशायताम् दर्शयन्तीं तथा कान्तां ज्योतिरूपां तथापराम्। ददर्श स महाभागो भोगिराजनिषेविताम् ॥ ९ ॥ दर्शयित्वा महादेवी पुरं स्वसिद्धसेवितम्। तां नागमुख्यानां तत्रैवान्तरधीयत ॥ १० ॥ मूलनारायणो विप्रास्तां ततः परमेश्वरीम्। पूजयामास विधिवन्नागै: तपोधनैः ॥ ११ ॥ सह ततस्तां कन्दरां सर्वे आढ्यया मुनिसत्तमाः। मूलनारायणी नाम्ना कथयामासुः शोभनाम्।। १२॥ सर्वे नागा महाभागास्तामाराध्य महेश्वरीम्। तस्थ्नागपूरे रम्ये नागकन्यानिषेविते ॥ १३॥ मूलनारायणी देवीं गिरिकन्दरवासिनीम्। पूज्य याति परां सिद्धि मानवो मुनिसत्तमाः ॥ १४॥ यामाराध्य महाभागः सुग्रीवो नाम वानरः। प्राप्तवार्न्दर्लभं राज्यं वालिना परिपालितम् ॥ १५ ॥

# ऋषय ऊचुः।

कथं नागपुरं रम्यं सुग्रीवो नाम वानरः। ययौ स स्वपुरं रम्यं हित्वा कस्मात्तपोधन ॥ १६॥ मूलनारायणीं देवीं कथं स ज्ञातवान्द्विजः(ज ?)। कथं नृपासनं प्राप बालिना परिपालितम्। एतत्सर्वमशेषेण कथयस्व तपोधनः(न ?)॥ १७॥

९ –a) ने1 विस्तीर्णा, ने2 विस्तीर्णं ( $\rightarrow$ विस्तीर्णां). –c) ने1 दर्शयतींतथैकांता. –a) ने1 °परा ( $\rightarrow$ °पराम्). –f) ने1 °निषेवितम् ( $\rightarrow$ °निषेविताम्).

**११.** -b) ने। ततस्तां (→तां ततः).

**१२**. -c) ने  $1^{\circ}$ नारायणीं ( $\rightarrow^{\circ}$ नारायणी). -d ने 1 शोभनम् ( $\rightarrow$ शोभनाम्). **१३**. -b) ने  $1^{\circ}$  महेश्वरम् ( $\rightarrow$ महेश्वरीम्).

१४. -a) ने1 °नारायणीं ( $\rightarrow$ °नारायणी); ने2 देवी ( $\rightarrow$ देवीं). -c) ने2 परा ( $\rightarrow$ परां)

**१७.** -a) ने3 ॰नारायणी ( $\rightarrow$ °नारायणीं); ने2.3 देवी ( $\rightarrow$ देवीं).

### व्यास उवाच।

किष्किन्धायां महाभागा वानरौ द्वौ बभवतुः। बालिसुग्रीवौ महाबलपराक्रमौ ॥ १८ ॥ भ्रातरौ सर्वविद्याविशारदौ। सत्यमार्गरतौ शान्तौ चाधिकसोभाढ्यौ पूजितौ वानरर्षभौ॥ १९॥ महाभागस्तारां प्राप यशस्वनीम्। सुग्रीवस्तू नवोढां सुकुमाराङ्गीं साक्षात्सूरसुतामिव ॥ २० ॥ लक्ष्मीमिव गुणोपेतां पत्नीं प्राप्य शशिप्रभाम्। स मुदं परमं लेभे निःस्व[:]प्राप्य यथा धनम् ॥ २१ ॥ स रेमे सूचिरं कालं तया सह तपोधनाः। काननेषु च कुञ्जेषु वनेषु पर्वतेषु च॥२२॥ कदाचिन्मुनिशार्द्लास्तारां ताराधिपप्रभाम्। तां ददर्श ततो बाली रूपयौवनशालिनीम् ॥ २३ ॥ तां दृष्टा मोहमापन्नो मन्मथेन प्रपीडितः। तस्या देवमार्गविरोधकः ॥ २४॥ जग्राह च करं तारां स ताराधिपशोभिताननां

जहार सुग्रीवसुखावहां वराम् । प्रगृह्य तां वानरपुङ्गवेश्वरो लतां यथा वन्यगतो दूरासदाम् ॥ २५ ॥

ह्तवा च तारां प्रथमं सुदुर्मति-

र्मितं च सुग्रीववधे प्रचिकरे।

स्वसौहदं त्यज्य विमोहितो धिया

स्वयं सहामात्यपुरोहितैर्बली ॥ २६॥

स हृत्वा प्रहृतां तारां सुग्रीवो विमना यथा। प्रपच्छ मन्त्रिमुख्यानां मन्त्रं मन्त्रविदांवरः॥ २७॥

<sup>-</sup>b) ने2 यशस्त्रिनी ( $\rightarrow$ यशस्त्रिनीम्). -c) ने2 °कुमारांगो ( $\rightarrow$ °कुमाराङ्कीं).

२१. -b) ने3 ॰प्रभां (→॰प्रभा). २२. -d) ने2.3 वनेषूपवनेषु च.

२४. -d) ने $_3$  °निरोधकः ( $\rightarrow$ °विरोधकः). २५. -a) ने $_2$  °ननो ( $\rightarrow$ °ननां).

<sup>-</sup>c) ने1 जग्राह (→जहार). २६. -a) ने1 स (→सु-). २७. -a) ने1 श्रुत्वा (→हत्वा); ने1 तारा (→तारां).

शुश्राव स्ववधोपायं ताराहेतोस्तपोधनाः। तारां तथा कृतां श्रुत्वा बालिना बहुशालिना ॥ २८॥ चकार महाबुद्धिर्वानरेण स हनूमता। पलायनं विप्रा बलविद्धिवरोधितः ॥ २९ ॥ स कदाचिन् महाभागः सह तेन हनूमता। पलायमानो नागाढ्यं गिरिं नागनिषेवितम् ॥ ३०॥ नागसहस्राणां परिवारैविराजितम्। तत्र गत्वा चरन् कापि ददर्श गिरिकन्दराम् ॥ ३१॥ नागपूराह्वये पुण्ये पर्वते मुनिसत्तमाः। मूलनारायणीं देवीं महादेवस्य वल्लभाम् ॥ ३२ ॥ सिद्धगन्धर्वम् ख्यैश्च सेवितां सूमनोहराम्। मूलनारायणीं नाम्ना नागकन्यानिषेविताम् ॥ ३३ ॥ तस्या मध्ये महादेवीं दीपज्योतिमिवापराम्। ददर्श नागमुख्येन सेवितां सुमनोहराम् ॥ ३४ ॥ तां दृष्ट्वा देवराजस्य वरदां लोकपूजिताम्। विधिवत्सह तेन हनूमता ॥ ३५॥ पूजयामास स वालिभयवित्रस्थस्तस्थौ तत्र महामनाः। पूजयन् गिरिजां देवीं मूलनारायणीं गुहाम्।। ३६।। कदाचित् सा महादेवीं सर्वदेवनमस्कृता। आविर्बभूव पुरतः सुग्रीवस्य महात्मनः ॥ ३७ ॥ वानरं देवो वचनं समुवाच ह। मनोभिलिषतां सिद्धि याचयस्व ददाम्यहम् ॥ ३८॥ ततो वन्ने स सूग्रीवो हत्वा बालि महाबलम्। तारां वानरराज्यं स साहाय्यकरणं जनम् ॥ ३९॥

**२८.** -a) ने1 °वधोपायंस् ( $\rightarrow$ °वधोपायं). **३०.** -c) ने1 भागोख्यं ( $\rightarrow$ नागोख्यं). -d) ने2 3 नागा°( $\rightarrow$ नाग°). **३१.** -b) ने3 °विराजितः ( $\rightarrow$ ° विराजितम्). -c) ने1 कापि ( $\rightarrow$ ववापि). **३२.** -c) ने1.2 °नारायणी ( $\overline{1}^2$  °णो) ( $\rightarrow$ ° नारायणी). **३४.** -b) ने1.3 दीपं ( $\rightarrow$ दीप-c). **३८.** -a) ने2 देवीं, ने3 देवी ( $\rightarrow$ देवो). -c) ने1 °लिखतां ( $\rightarrow$ °लिखतां). **३९.** -c) ने2.3 °राजान् ( $\rightarrow$ °राज्यं).

### व्यास उवाच ।%

ततोवाच महादेवी वानरं विलनां वरम्।
स्वल्पैरहोभिः साहाय्यं प्राप्स्यते रघुनायकम्॥ ४०॥
कर्तव्यं तस्य साहाय्यं त्वया वानरपुंगव।
स तुभ्यं वानराणां वै राज्यं दास्यित राघवः।
निहत्य बालिं बिलनं तारया सह शोभनम्॥ ४१॥
सांप्रतं रामसिरतोर्मध्ये बालीश्वरं हरम्।
त्वद्वधाय स ते भ्राता संपूजयित शङ्करम्॥ ४२॥
मम प्रभावाद्वरदस्य शम्भोवरं न संपूजित वानरेशे।
न ते प्रहाराभिमुखः कदाचिदत्तः परं संभिवता स राजा॥ ४३॥

सुरेश्वरस्यापि महाभयं कपे न ते प्रहाराभिमुखे भविष्यति । मम प्रभावाद्रघुनायकः स्वयं गृहे समायात्यनुजेन सम्मतः ॥ ४४॥

## व्यास उवाच।

इत्युक्त्वा सा भगवती तत्रैवान्तरधीयत। प्रहृष्टवदनो भूत्वा सुग्रीवोऽपि गृहं ययौ॥४५॥ मूलनारायणाख्यानं नारायण्यास्तथैव च। कथितं मुनिशार्दूला पातकौघप्रणाशनम्॥४६॥

<sup>\*</sup> ने2. ⊙.

४०. ने2. ab⊙. -c) ने1 साहाय्यं (→साहाय्यं).

<sup>8</sup>१. -a) ने। साहार्य्यं ( $\rightarrow$ साहार्यं). -e) ने2.3 बालिनं राम ( $\rightarrow$ बालि बलिनं).

४२. -c) ने₃ घाता (→भ्राता).

<sup>83. -</sup>b) ने। संति घृति (→संपूजित).

<sup>88.</sup> -a) ने $_3$  भयंकरो ( $\rightarrow$  भयं कपे). -d) ने $_2$ . $_3$  गृहे समागत्यनुजेन सम्मतः.

<sup>84. -</sup>c) ने2 °वदनौ (→°वदनो)

४६. -c) ने। °शार्द्ला (→°शार्द्लाः).

यामाराध्य महानागाः संस्थिता नागपर्वते । सुग्रीवोऽपि च तां प्राप्य परां सिद्धिं प्रजग्मिवान् ॥ ४७ ॥ यः श्रृणोति महाभागा मूल्लनारायणीकथाम् । प्राप्नोति परमां सिद्धिं महामायाप्रभावतः ॥ ४८ ॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे नारायणीमाहात्म्ये चतुरशोतितमोऽध्यायः ॥ ८४ ॥

<sup>89. -</sup>d) ने2 सिद्धै (→सिद्धि).

<sup>86. -</sup>b) ने। °नारायणो (→°नारायणी-).

पुष्टिपका—ने1 स्कं, मा. (→स्कन्दपुराणे मानसखण्डे); ने1 चतुरा $^{\circ}$  (→चतुर $^{\circ}$ ).

#### व्यास उवाच।

वासुकेः पदसंभूता बहुलां यो महानदीम्। निमज्जित महाभागाः स याति परमां गतिम् ॥ १॥ महादेवी बहुलाख्या प्रपूज्यते। मूले तस्या तां सुपूज्य निमज्याशु महेन्द्रभवनं व्रजेत् ॥ २ ॥ फेनिलासङ्गे निमज्य मुनिसत्तमाः। महेन्द्रभवनं याति मानवो नात्र संशयः ॥ ३ ॥ वामे महाभागाः कालीयपदसंभवा। बहुलासङ्गमं पृण्यं सङ्गता मुनिसत्तमाः॥४॥ तस्यां कोटीश्वरी देवी पूज्यते नागनायकै:। तां सुपूज्य जनो याति महेन्द्रभवनं शुभम्॥५॥ वोकाबहलयोर्मध्ये हर: संपुज्यते द्विजाः। तं संपूज्य मनुष्याणां पापभीतिः प्रणश्यति ॥ ६॥ बहुला रामगङ्गायां सङ्गता वर्ण्यते द्विजाः। वासुकिप्रमुखैर्नागैः सेविता सुमनोहरा ॥ ७॥ दक्षिणे पिङ्गलं पूज्य भुजङ्गसरितो निमज्य मानवो विप्राः पातकेभ्यः प्रमुच्यते ॥ ८॥ माहात्म्यं नागमुख्यानां सर्वपापप्रणाशनम्। मुनिशार्दूलाः किमन्यत्प्रष्टुमिच्छथ ॥ ९॥ कथितं

# इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसलण्डे नागपर्वतमाहात्म्ये पञ्चाशीतितमोऽध्यायः ॥ ८५ ॥

१. -a) ने1 वासुके ( $\rightarrow$ वासुकेः); ने2 ॰संभूता ( $\rightarrow$ ॰संभूतां). -b) ने2.3 वाहुलां ( $\rightarrow$ बहुलां); ने1 या ( $\rightarrow$ यो). २. -a) ने1 ॰देवी ( $\rightarrow$ ०देवी). ४. -c) ने2.3 वाहुलां ( $\rightarrow$ बहुलां ( $\rightarrow$ वहुलां). ५. -c) ने2 ततो ( $\rightarrow$ जनो). ६. ने3.६c-b $\odot$ . ७. -d) ने2 सेविताः, ने1 सेवितः ( $\rightarrow$ सेविता). ९. -d) ने1 ॰िमच्छथः ( $\rightarrow$ मिच्छथ).

पुर्िषका—ने ा स्कं. मा. (→स्कन्दपुराणे मानसखण्डे).

#### ऋषय ऊचुः॥

ततो याः सरितः पुण्या ये देवा सन्ति वै द्विज । तेषां च ब्रूहि माहात्म्यं सर्वज्ञोऽसि स्वतो यतः ॥ १॥

#### व्यास उवाच।

महाभागा गौरी नामा सरिद्वरा। पिङ्गलस्य देवगन्धर्वैः सेविता सुमनोहरा॥२॥ विद्यते गौरीगङ्गेति सा गौरी वाहिता पुण्यवाहिनी। तस्यां तीर्थाण्यनेकानि वर्ण्यन्ते मुनिसत्तमाः ॥ ३॥ तस्यां स्नात्वा च विधिवत् संतर्प्यं च पितृ स्तथा। महेन्द्रभवनं याति मानवो मुनिसत्तमाः ॥ ४॥ मूले तस्या बलिनांगः पुज्यते नागनायकैः। सुपूज्य निमज्याशु परां गतिमवाप्नुयात् ॥ ५ ॥ देवो वद्धबालीश्वरो वृद्धबालीश्वरे सरे। पूज्यते नागमुख्येन पिङ्गलेन महात्मना ॥ ६ ॥ ह्रदे तस्मिन् महाभागा निमज्य सुसमाहितः। पितृदेवादीन् वृद्धबालीश्वरं हरम्। संतर्प संपुज्य मानवो याति महेन्द्रभवनं शुभम्॥७॥ गौरी भुजङ्गसरितोः सङ्गमे मुनिसत्तमाः। भुजङ्गेशं हरं पूज्य विधिवद्द्विजसत्तमाः। महेन्द्रभवनं याति मानवो नात्र संशयः ॥ ८॥ ततस्त् निर्झरो विप्रा वर्ण्यते सिद्धनायकैः। यत्र स्नात्वा नरो याति शिवलोकं न संशयः ॥ ९॥

ततस्तु निर्झरप्रान्ते लम्बुकेशो महेश्वरः। विद्यते मुनिशार्दूला गौर्याः सह शिवः स्वयम् ॥ १०॥ यत्र गौरी जलै: पुण्यैर्गणगन्धर्विकन्नराः। अभिषिञ्चित देवेशं लम्बुकेशं तपोधनाः॥ ११॥ भवान्या सह देवेशो जलकीडां प्रकृवंति। महेन्द्रप्रमुखैर्दवैः सरितो यत्र वै द्विजाः॥ १२॥ निर्झरान्ते महादेवं लम्बुकेशं तपोधनाः। दारिद्रभीतिमशुभां प्ज्य नाप्नोति मानवः॥ १३॥ निर्झराद् वामपार्श्वे वै लम्बुकाख्या महागुहा। सेविता रुद्रकन्याभिर्नागकन्याभिरेव तस्यां जागति देवेशो वृद्धपूगीश्वराह्वयः ॥ १४॥ जरारोगभयं तावत्तावद्वारिद्रजं भयम्। यावद्गौरी जले स्नात्वा वृद्धपूगीश्वरो हरः। न समाराधितो विप्रा वर्तते नात्र संशयः॥१५॥ लम्बुकाख्यह्नदे स्नात्वा सप्तरात्रं तपोधनाः। वृद्धपूगीश्वरं देवं संपूज्य विधिपर्वकम्। मनुष्येषु जरादुःखं नायाति मुनिसत्तमाः ॥ १६॥ अजरामरदेहत्वं ये वसन्ति भुवं:स्थले। पूगीशं मासमात्रं ते पूजयन्तु समाहिताः॥ १७॥ ये धनं विपुलं विप्रा वाञ्छन्ति वसुधातले। निर्झरान्ते गुहायां वै पूगीशं पूजयन्तु ते॥ १८॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे वृद्धपूगीश्वरमाहात्म्ये षडशीतितमोऽध्याय: ॥ ८६ ॥

**१३.** -a) ने3 निर्मलं ते (→िनझंरान्ते). १४. -a) ने1-3 निर्झरान् (ने2 ०रात्) (→िनझंरात् (द्?)). १७. -b) ने2 °स्थलः (→०स्थले). -c) ने2 मात्रगात्रं (→मासमात्रं). -d) ने2 समाहिता (→समाहिताः). १८. -a) ने1.3 ते (→ये). -d) ने1.2 पूज्यते तु, ने 3 पूजयेनु (→ू जयन्तु ).

#### व्यास उवाच।

ततो गौरीसरिन् मध्ये पुण्यो बालिसरः स्मृतः । तत्र वामे महाभागाश्चक्रद्वारेश्वरं हरम् । पूजयन्तु गुहायां वै निमज्य विधिपूर्वकम् ॥ १ ॥ ततो गौरी महापुण्या रामगङ्गां सुशोभनाम् । सम्मिलन्मुनिशार्दूलाः सर्वपापप्रणाशिनी ॥ २ ॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे गौरीमाहात्म्ये सप्ताशीतितमोऽध्यायः ॥ ८७ ॥

१. -b) ने2 पृण्ये ( $\rightarrow$ पृण्यो). -d) ने1 ॰द्वारेश्वरे ( $\rightarrow$ ॰द्वारेश्वरं). २. -b) ने3 ॰गंगा ( $\rightarrow$ ॰गङ्कां); ने1 सुशोभनाः ( $\rightarrow$ स्कन्दपुराणे मानसखण्डे). ५०

## ऋषय ऊचुः।

अजरामरवत् क्षेत्रं धनधान्यप्रवर्द्धकम् । कथयस्व महाभाग भोगमुक्तिप्रदं तथा ॥ १ ॥

#### व्यास उवाच।

सर्वं क्षेत्रोत्तमं क्षेत्रं शृण्वन्तु मुनिसत्तमाः। धनधान्यविवर्द्धनम् ॥ २॥ भुक्तिमुक्तिप्रदं पूण्यं व्रतोपवासैर्ये देवो नान्यजन्मनि तोषितः। मुनिशार्द्ला जगद्दूबैः प्रपीडिताः। धनधान्यविहीनाश्च भव रटन्ति आरोग्यं परमां वृद्धि मनसा ये समाहिताः। वसन्ति मुनिशार्द्लास्तोषयन्ति शिवं हितैः(ते?) ॥ ४ ॥ दक्षिणभागे वै देवः पूगीश्वरः स्मृतः। सह देवेशो राजते मुनिसत्तमाः॥ ५॥ भवान्या याति मनिसत्तमाः। पगीश्वरस्थलमपि यो इहातुलां श्रियं प्राप्य भुक्ति मुक्ति च विन्दति ॥ ६॥ धनधान्यादिभिः पुर्णाः पुत्रपौत्रैविवद्धिताः। सम्यक् पृगीशस्मरणादपि॥ ७॥ भवन्ति मानवाः यामाहर्वेद्यनाथं हि भवान्या सह शोभितम्। तं गत्वा मानवानां च न हि दारिद्रजं भयम्।। ८॥ देवदेवो पगीश्वरेति विख्यातो महेश्वरः। वामे दारुगिरेस्तथा।। ९॥ नागपूरस्य दक्षिणे

 $<sup>\{ . -</sup>a \}$  ने $_{1\cdot 2}$  अजरारोग्यदं क्षेत्रं.  $-b \}$  ने $_{1}$  ॰प्रदंस् (→॰प्रदं).  $\{ . -d \}$  ने $_{1}$  ॰प्रवर्द्धनम् (→॰विवर्द्धनम्).  $\{ . -a \}$  ने $_{2\cdot 3}$  ये (→[यै:] .  $-b \}$  ने $_{2\cdot 3}$  अन्य॰ (→नान्य॰); ने $_{1}$  तोषिताः (→नोषितः).  $-d \}$  ने $_{1\cdot 3}$  जरादुःखैः (→जगद्दुःखैः).  $-f \}$  ने $_{1}$  सुचि (→भ्रवि).  $\{ . -c \}$  ने $_{1}$  वसित (→वसित्त).  $-d \}$  ने $_{1}$  ये (→तैः (ते?)).  $\{ . -b \}$  ने $_{3}$  स्मृता (→स्मृतः).  $\{ . -a \}$  ने $_{3}$  पूर्णं (→पूर्णाः).  $-d \}$  ने $_{1}$  ०दिरः (→०दिप्).

महेन्द्रप्रमुखा देवा बाणाद्या दैत्यनायकाः। यामाराध्य स्थितास्तत्र क्रीडन्तो गौरिनिर्झरे। विद्यते मुनिशार्द्छाः मनोभिलषितप्रदः॥ १०॥ वैद्यनाथाह्रागुणं महाकालात् तथैव च। यस्य संदर्शनात् पुण्यं प्राप्यते नात्र संशयः ॥ ११ ॥ मानसे स्वर्णहंसस्य दर्शने यत्फलं विदुः। पूगीश्वरस्य देवस्य दर्शनात्तत्फलं भवेत् ॥ १२ ॥ भक्तिमक्तिप्रदो देवो धनधान्यप्रदस्तथा। स एव भूतले देवो विद्यते नात्र संशयः॥ १३॥ ऋणसागरमग्नानां मग्नानां दु:खसागरे। सैव प्लवो मनुष्याणां विद्यते नात्र संशयः ॥ १४ ॥ सैव कर्ता विकर्ता च संप्रदो मुनिसत्तमाः। सैव मृत्युर्मनुष्याणां सैवोत्पत्तिकरः स्मृतः ॥ १५॥ सैव भूमण्डले रुद्ररे(ए?क एव विराजते। तथापि स्थानभेदेन विशिष्टा(ष्टः ?) कथ्यते द्विजाः ॥ १६ ॥ तं नागा नागपुत्राश्च संप्राप्य पर्वणी(णि?)द्विजाः। पुजयन्ति महाहैंश्च मणिभिः कमलैस्तथा ॥ १७॥ पर्वणी(णि?) दिवसे तत्र नागयात्रामहोत्सवः। मुनिशार्द्लाः क्षेत्रे पूगीश्वराह्वये ॥ १८ ॥ विद्यते यात्रा सर्वास् तिथिषु वासरेषु तथैव च। देवानां दानवानां च गन्धर्वाप्सरसां तथा॥ विद्यते मुनिशार्दूलास्तत्र पुण्यां कृहं विना ॥ १९॥ पुगीक्षेत्रं समायान्ति नागाः पर्वणि पर्वणि। तमाराध्य महादेवं समश्नन्ति विनिश्चितम्॥२०॥

°याग° (°यात्रा०).

१०. -c) ने। यमाराघ्या स्थिता तत्र. ११. ने।. १२. cd – १३. cd ⊙. १४. ने३. ⊙. १५. -b) ने3 संपदो ( $\rightarrow$ संप्रदो). १७. -a) ने1.2 ॰युज्याश्च ( $\rightarrow$ ॰युत्राश्च). १८. ने3. १८c -१९e ⊙. -b) ने1.2

**२०**. -c) ने2.3 तेन माराध्यमार्गं (ने3  $^{\circ}$ मानां) हि. -d) ने1 समश्रन्ति ( $\rightarrow$ समश्निन्ति).

ये चरन्ति महाविघ्नं नागानां पुण्यकारिणाम्। शापं ते नागमुख्यानां समक्तिन्त न संशयः ॥ २१ ॥ कृहदिनं च संप्राप्य तद्भक्तैरिप वै द्विजाः। वर्जनीया महायात्रा तत्र पूगीश्वरस्य हि ॥ २२ ॥ न हि नागारु(उ?)पासते मानवैः सह शङ्करम्। नागपूजां विना तां तू कः समर्थोऽस्ति भूतले।। यस्मिन्नहिन सर्पाणां यात्रा सम्यक् प्रकीर्तिता ॥ २३ ॥ देवानां दानवानां न तस्मिन्नहिन स्मृताः। अनुक्रमेण देवेशमुपासन्ते महोरगाः ॥ २४ ॥ न देवा न च गन्धर्वा न यक्षा न च राक्षसाः। पूगीश्वरं देवं पूजयन्ति महोरगाः ॥ २५ ॥ न जरा क्षतिपासा च न च रोगभयं महत्। जायते मुनिशार्द्लाः पुगीशस्मरणादपि ॥ २६॥ यमाराध्य स्थिताः सर्वे ब्रह्माद्यास्त्रिदिवौकसः। तस्य देवस्य माहात्म्यं कथितुं न हि शक्यते ॥ २७ ॥ जलक्रीडापरिश्रान्तं भवान्या सह शङ्करम्। पूजियत्वा च पूगीशं पूगीशाख्यां प्रचिक्ररे॥ २८॥

## ऋषय ऊचुः।

कथं तस्य महाभाग पूगीशाख्यां प्रचिक्ररे। के संप्रपूज्य शुभगाः संजातास्तद्वदस्व हि॥ २९॥

#### व्यास उवाच ।

पुरा कृतयुगस्यादौ समुद्वाह्य गिरेः सुताम्। जलक्रीडां समारेभे सुपुण्ये गौरनिर्झरे॥ ३०॥ जलक्रीडां समारब्धां श्रुत्वा ब्रह्मादयो द्विजाः। देवाश्च दानवाश्चैव गन्धर्वोरगराक्षसाः॥ ३१॥

२१. -a) ने। ॰िवध्न $-(\rightarrow$ िवध्नं). -d) ने। समश्रांति ( $\rightarrow$ समश्निंत) २४. -c) ने। अभ्क्रमेण ( $\rightarrow$ अनुक्रमेण). २८. -b) ने। भ्रम्त्या ( $\rightarrow$ भवान्या); ने $_3$  परि $-(\rightarrow$ सह). -d) ने $_2$  पूगीशाख्या ( $\rightarrow$ पूगीशाख्यां). २९. -b) ने। पूगीशाख्यं ( $\rightarrow$ पूगीशाख्यां). -c) ने। के संपूज्यिन्त सुभगाः. ३०. -b) ने। सुता ( $\rightarrow$ सुताम्). ३१. -a) ने। -a0 समारह्यां ( $\rightarrow$ समार्ग्यां). -d0 ने। ॰रक्षसां, ने-a0 ॰राक्षसां (-a0 ॰राक्षसां).

विद्याधरगणाश्चान्ये तथैवाप्सरसां गणाः। राजानो राजपुत्राश्च राजपत्न्यस्तथैव च ॥ ३२ ॥ ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्याः शूद्राश्चैव तथापरे। आत्मनो विहितां वृत्ति परित्यज्य समाहिताः॥ कौतूहलेन समाजग्मुर्जलक्रीडां द्रष्टुं गायन्त्यः सहसन्त्यश्च राजपत्न्यो नृपैः सह। देवस्य जलक्रीडामहोत्सवम् ॥ ३४॥ दद्शुस्तस्य ब्रह्मर्षयोऽपरे। देवर्षयो महाभागास्तथा गायन्त्यन्ये स्तुवन्त्न्ये हसत्यन्ये दिवौकसः॥ शङ्करस्य जलकीडां दृष्ट्वा संमुमुदुः परे॥३५॥ देव्यो देवीं पूरस्कृत्य विमानस्था दिवौकसः। क्रीडयामासुः सुपृण्यैगौरिसीकरैः ॥ ३६ ॥ तथा देवाः सगन्धर्वाः पुरस्कृत्य महेश्वरम्। सुचिक्रीडुरप्सरोभिः समं ततः॥ ३७॥ विमानस्थाः क्रीडापरिश्रान्तो भवान्या सह शङ्करः। ततः क्षेत्रं जीवेशसंज्ञं वै जगाम मुनिसत्तमाः ॥ ३८॥ देवाः सगन्धर्ताः पुङ्गवध्वजधारिणम्। पगीफलैः स्कूस्मैः प्रथमं तुष्टुवुद्धिजाः ॥ ३९॥ पुरितं परमेश्वरम्। सुक्सुमै: प्गीफलैः देवी तृष्टुवुर्मुनिसत्तमाः ॥ ४० ॥ पृगीश्वरेति गौर्या दक्षिणभागे वै दृष्ट्वा पूगीश्वरं हरम्। देवदानवमानवाः।। ४१।। जजग्मस्ते यथायाता यं वा संचिन्त्य सत्कामं समायाता दिवौकसः। तथान्ये देवगन्धर्वा दैतेयाश्च महोरगाः ॥ ४२ ॥ दानवा मानवाश्चैव ततः प्रापुर्विनिश्चितम्। ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्याः शूद्राश्चेतरजातयः ॥ ४३ ॥

<sup>33.</sup> -a) ने1 वेश्याः ( $\rightarrow$ वैश्याः). -f) ने1 द्रष्टु, ने2 इदं ( $\rightarrow$ द्रष्टुं). 34. -c) ने1 स्तुवस्त्यन्ये ( $\rightarrow$ स्तुवन्त्यन्ये). 35. -a) ने3 देवी ( $\rightarrow$ देवीं). 35. -b) ने3 वृषभध्वजिम्त्यथः -c) ने1 स कुसुमैः ( $\rightarrow$ सुकुसुमैः). 80. -b) ने1 पूरित्यं (?) ( $\rightarrow$ पूरितं). 87. -a) ने1 यं ब्राह्मं चिन्त्य सत्कामं. -d) ने1 दैत्येयाश्च ( $\rightarrow$ दैतेयाश्च). 83. -b) ने1.2 तं तं ( $\rightarrow$ ततः).

यां यां वृत्ति परित्यज्य समायातास्तपोधनाः। तां तां प्रापुः सुसम्पूर्णां प्रसादाच्छूलपाणिनः॥ ४४॥

## ऋषय ऊचुः।

कानि तीर्थानि पुण्यानि सन्ति तत्र तपोधन। कथं पूजाविधिस्तस्य विद्यते कुत्र मज्जनम्॥ ४५॥

#### व्यास उवाच।

पूगीशपदसंभूता जटागङ्गा सुशोभना। विद्यते देवगन्धर्वै: प्रार्थिता सुमनोहरा ॥ ४६ ॥ सा गौर्याः सङ्गमे प्राप्य पूज्यते सिद्धनायकैः। रुद्रतीर्थमिति ख्यातं सङ्गमे मुनिसत्तमाः ॥ ४७॥ तत्र स्नात्वा च विधिवत् मौनमास्थाय दुर्द्धरम्। ततो बालिसरं पूण्यं तयोर्मध्ये तपोधनाः॥ ४८॥ गत्वा निमज्य विधिवत्संतर्प्य च पितृ स्तथा। व्रजेत् पूर्गिश्वरं देवं मौनीभूत्वा तपोधनाः॥ ४९॥ तत्र गत्वा च देवेशं परिक्रम्य समाहितः। क्षेत्रपालं प्रपूज्याशु द्वारपालान् तथेतरान् ॥ ५०॥ महादेवीं प्रपूज्याशु हरार्द्धाङ्गस्थितां शुभाम्। ततः पूगीश्वरं देवं शालितण्डुलपूरितम् ॥ ५१ ॥ विधाय चार्झिल पुण्यं पूजयेत् सुसमाहितः। पूजियत्वा महादेवं सुशुभ्रैः शालितण्डुलैः ॥ ५२ ॥ गन्धपुष्पाक्षतैः शुभ्रैर्देशकालोद्भवैः फलैः। पूजयेन् मुनिशार्दूला यथाशक्त्या शिवापतिम्॥ ५४॥ संपूज्य शङ्करं शान्तं शालितण्डुलपूरितम्। पुनरेवाञ्जिलि कृत्वा प्रार्थयेत् सुसमाहितः॥ ५५॥

४४. -c) ने2.3 सुसंपन्ना (→सुसम्पूर्णा).

<sup>8</sup>९. -a) ने2 तपोधनः (→तपोधनाः). ५०. -a) ने3 देवेशो (→देवेशं). -d) ने1 °पालां, ने2 °पालांस् (→॰पालान्). ५१. -c) ने2 पूर्गाश्वरं (→पूर्गाश्वरं). -d) ने1 °तंदुलः (→॰तण्डुलः). ५२. -b) ने3 °समाहितम् (→॰समाहितः). -c) ने2.3 पूर्यात्वा (→पूर्णयत्वा). -d) ने2 सुशुभैः (→सुशुभैः); ने1 ॰तंदुलैः (→॰तण्डुलैः). ५४. -d) ने2 शिवां पतिम् (→शिवापितम्).

भवसागरमग्नोऽहं निमग्नो ऋणसागरे।
गतोऽस्मि शरणं शम्भो त्राहि मां भवसागरात्।। ५६।।
इति संप्रार्थ्य देवेशं पूजियत्वा यथाविधि।
अनुज्ञाप्य शिवं शान्तं विनिर्गच्छेच्छिवस्थलात्।। ५७॥
अनेन विधिना दैवं योपसपित मानवः।
संप्राप्य परमां सिद्धिमिहलोके तपोधनाः॥
शिवेन सह सायुज्यं मुक्ति याति परत्र च॥ ५८॥
कथितं हि मया विप्राः पूगीशाख्यानमुत्तमम्।
यः श्रुणोति हरस्याग्रे स याति परमां गतिम्॥ ५९॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे पूगीश्वरमाहात्म्ये अष्टाशीतितमोऽध्यायः ॥ ८८ ॥

५६. -a) ने1 मन॰ (→भव॰).

५७. -c) ने1 अनुताष्य (→अनुज्ञाष्य). -d) ने1 ०स्थलान् (→०स्थलात्).

**५८.** -c) ने1 परमा (→परमां). -e) ने1 शिवेन सह सायोज्यां. -f) ने2 मुक्ति- (→मिक्ति).

पुरिवका—ने1 श्रीस्कंदपुणे मा. (→श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे); ने2 ॰माहात्म्येष्टा-शीति॰ (→॰माहात्म्ये अष्टाशीति॰).

### ऋषय ऊचुः।

नागपर्वतसंभूता या नद्यः शरयूं शुभाम्। सङ्गता मुनिशार्दूल श्रोतुमिच्छामहे वयम्॥१॥

#### व्यास उवाच।

नागानां फेनिलो नाम नागम्ख्यः प्रकथ्यते। नागकन्यासहस्रेण सेवितो वरदस्तथा ॥ २ ॥ तस्यपश्चिम भागे वै फेनिला सरितां वरा। कुहकानां विनाशाय यावतीर्णा महीतले ॥ ३ ॥ राजते मुनिशार्द्लाः सरयसङ्गामिनी। तस्यां स्नात्वा महाभागाः सन्तर्प्यं च पितुं स्तथा ॥ मानवो देवभवनं प्रयाति न वृथा भवेत्॥४॥ मूले कुहकहं देवं संपूज्य मुनिसत्तमाः। द्वादशाब्दसमुद्भृतात् पातकाद्विप्रतीर्यते ॥ ५ ॥ ततस्तस्यां महाभागाः सुपुण्यास्त्रिपुरासरः। विद्यते नागकन्याभिः सेवितं सुमनोहरम् ॥ ६॥ तत्र स्नात्वा विधानेन गृहत्वं याति मानवः ॥ ततस्तु त्रिपुरां देवीं वामे सम्पूज्य मानवः। अब्दत्रयकृतात् पापात् प्रमुच्यति न संशयः॥ ७॥ ततस्तस्यां शशाख्यं वै तीर्थमस्ति तपोधनाः। तत्र स्नात्वा च मनुजः शशयोनिन्न पश्यति ॥ ८॥

ततः कुहकहासङ्गे सुमनासङ्गमं स्मृतम्।
तत्र मेनां प्रपूज्याशु मानवो याति शाश्वतम्॥९॥
ततस्तुषवतीसङ्गं विद्यते मुनिसत्तमाः।
तयोर्मध्ये महादेवं सम्पूज्य मुनिसत्तमाः॥
निमज्य च विधानेन भोगमाप्नोति मानवः॥१०॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे नागपूरमाहात्म्ये एकोननवतितमोऽध्यायः ॥ ८९ ॥

१०. -a) ने1 ततस्तु यवतीसंगं. पुरिषका—ने1 नागपूरमाहात्म्ये ⊙. ५१

## सूत उवाच।

ततस्तु ऋषयः सर्वे प्रणिपत्य तपोनिधिम्। व्यासं धम्मार्थतत्त्वज्ञं प्रपच्छुर्मुनिसत्तमाः॥१॥

## ऋषय ऊचुः।

कथितं भवता ब्रह्मन् नागपर्वतवर्णनम् । तथैव नागमुख्यानां माहात्म्यं कथितं त्वया ॥ २ ॥ तथा पातकलिप्तानां सत्सङ्गाभिगामिनाम् । परद्रोहरतानां च मानवानां दुरात्मनाम् ॥ अधुना श्रोतुमिच्छामि येन सिद्धिः प्रजायते ॥ ३ ॥

#### व्यास उवाच।

श्रुण्वन्तु मुनिशार्द्ला वचनं समुदाहृतम् । शर्यूरामसिरतोर्भध्ये नागिगिरः स्मृतः ॥ ४॥ यत्र नागकुलान्यष्टौ निवसन्ति तपोधनाः । दक्षिणे तस्य गिरिजा सिद्धगन्धर्वपूजिता ॥ ५॥ गुहायां चन्द्रिका नामा विद्यते मुनिसत्तमाः । चिण्डकाक्षेत्रसदृशं नान्यं पश्यामि भूतले ॥ ६॥ यथा हिमाद्रिशिखरे यथा विन्ध्ये महेश्वरी । गुहायां सा तया देवी पूजिता देवनायकैः ॥ ७॥ जागिति मुनिशार्द्ला चिण्डका चण्डविक्रमा । ब्रह्मिष्मिर्महाभागा नारदाद्यैर्महिष्भिः ॥ सेविता सिद्धगन्धर्वैर्ब्रह्माद्यैस्त्रिदिवौकसैः ॥ ८॥

चण्डिकादर्शनाद् विप्रा वाजपेयसमं फलम्।
प्राप्यते नात्र संदेहः सत्यमेतन् मयोदितम्॥९॥
तावित्सिद्धं न पश्यन्ति मानवः मुनिसत्तमाः।
यावच्चण्डीं महामायां न सम्यक् पूजयन्ति हि॥१०॥
संपूज्य विन्ध्याचलवासिनीं शिवां
सुवर्णपुष्पः कमलैश्च शोभनैः।
फलं यथा लभ्यति मानवो द्विजाः
संपूज्य चण्डीं किल लभ्यते तथा॥११॥

संसर्गेणापि मनुजा दृष्ट्वा देवीं हि चण्डिकाम् । देवगन्धर्वमनुजैः दुःप्राप्यां प्राप्नुवन्ति हि॥१२॥ सिद्धि देव्याः प्रभावेण भक्त्या चानन्यपूर्वया। यां सुपूज्य महामायां सिद्धि पश्यति चण्डिकाम्॥१३॥ कथं क्लेशकरैः पुण्यैनं तां विन्दन्ति मानवाः। उपपातकलिप्तानां महापातिकनामपि॥१४॥ ददाति दर्शनात्सिद्धि चण्डिका चण्डिवक्रमा। अत्रैवोदाहरन्तीममितिहासं पुरातनम्॥१५॥

नकुलस्य च संवादं दिलीपस्य तथैव च। इक्ष्वाकुवंशे रार्जार्षिदिलीपो नाम विश्रुतः॥१६॥ बभूव सर्वधर्मंज्ञः सत्यवाक् सत्यविक्रमः। शशास सकलां पृथ्वीं धर्मेण स नराधिपः॥१७॥ स कदाचिद्वने राजा नकुलं मरकतप्रभम्। विलाद्विनिःसृतं शुद्धं स्वर्णदेहमयं द्विजाः॥१८॥

९. -b) ने। ॰फलं लभेत् (→°समं फलम्).

११. -a) ने। शिवा (→शिवां). -d ने3 चंडी (→चण्डीं).

१२. -d) ने1.3 दुःप्राप्यं (ने3 व्या) (→दुःप्राप्यां).

१३. -a) ने3 देव्या (→देव्या:. -c) ने1 ॰माया (→॰मायां).

१४. -c) ने2-3 उपपायन° (→उपपातक॰).

१६. -a) ने1 वसंवादं (→च संवादं). -b). ने1.2 तपोधानाः (→तथैव च).

<sup>-</sup>d) ने1 दिलीप इति (→दिलीपो नाम).

१८. -d) ने। °भवं (→°मयं).

ददर्श देवकान्तं तं भाषन्तं मानुषीं गिरम्। कोऽयमत्यद्भुताकारो ब्रुवन् राजा तपोधनाः। नकुलं पूजयामास गत्वा तस्यान्तिकं वली॥१९॥ न पूजां तस्य राजर्षेर्गृहाण नकुलो द्विजाः। उवाच वचनं घोरं दारयन्निव मेदिनीम्॥२०॥

## नकुल उवाच।

नाहं गृह्णामि ते पूजां पापिलप्तस्य दुर्मतेः। प्रजापीडनवृत्तस्य वृत्तहीनस्य वै तथा॥२१॥

### राजोवाच।

न मया पीडिता लोका न वेश्यासुरतं कृतम्। कथं पापेति मां साधो भाषसे प्राक्तनो(प्राकृतो?)यथा ॥ २२ ॥ को भवानीदृशं देहं घृत्वा यातोऽसि साम्प्रतम्। सर्वं स्वर्णमयं देहं दर्शयित्वा प्रभाषसे॥ २३ ॥

## नकुल उवाच।

कालुष्येन मया नोक्तं न द्वेषान्न च मत्सरात्। न ते पुष्पाणि पान्थस्य पदरेणुसमानि वै। कुसुमानि न जातानि कारणं तद्वदस्व हि॥ २४॥

## नकुल उवाच ।%

पातकेन महाराज प्राक्तनेन न संशयः। जातोस्मि नकुलो दुष्टः सर्वप्राणिविहिसकः॥ २५॥ तथापि कथियण्यामि पान्थस्य चरितं महत्। निवस्य दण्डकारण्यं भुक्ता (क्तवा?) सर्पमहीश्वरम्॥ २६॥ सुप्तं मां पथिकः कश्चित् पदा संस्पृष्टवान् बली। चरणात्तस्य राजर्षे रेणवो मम मस्तके। पतिताः संविलग्नाश्च गाङ्गियजलसंमिताः॥ २७॥

१९. -b) ने3 मानुषं ( $\rightarrow$ मानुषीं); ने2 गिरिं ( $\rightarrow$ गिरीं). -d) ने1.2 तपोधनः ( $\rightarrow$ तपोधनाः). २१. -b) ने2 दुर्मते ( $\rightarrow$ दुर्मतेः). २३. -c) ने1 सर्व $-(\rightarrow$ सर्व). २४. -c) ने2 पाथस्य ( $\rightarrow$ पान्थस्य).

<sup>%</sup> अत्रेदं पाठो नोचितः किन्तु त्रिष्वेव हस्तलेखेषु सद्भावत्वाद् गृहीतः. २५. -c) ने2 जातास्मि (→जातोस्मि). २६. -b) ने1.2 पाथस्य (→पान्थस्य).

रेणुभिः स्पृष्टगात्रोहं हित्वा देहं पुरातनम् । धारयामि इदं देहं दिव्यं स्वर्णमयं प्रभो ॥ २८॥

### राजोवाच ।

स कस्मात्तादृशं पुण्यं प्राप्तवान् पथिकः शुभम्। को नाम पथिकः पुण्यो मिलितः स त्वया सह॥ २९॥ इष्टापूर्त्तादिकं तेन किं पुण्यं तत्कृतं शुभम्। किमधीतो महाविद्यां कमाराध्य च सन्मते। प्राप्तवान् परमं पुण्यं दुःप्राप्यं दैवतैरिप॥ ३०॥

## नकुल उवाच।

पान्थः कश्चिन् महाराज पदा मां स्पृश्य सङ्गतः।
स्पृष्टमात्रं तु रजसा तस्य पादोद्भवेन वै॥ ३१॥
देहं मे नृपशार्द्ल बभूव स्वर्णसम्मितम्।
दृष्ट्वा स्वर्णमयं देहं स्वकीयं जातसंभ्रमः॥ ३२॥
स चाहं तं नमस्कृत्य पृष्टवानस्मि तस्य तत्।
सोवाच मामवज्ञाय कथां संभवपूर्वकम्॥ ३३॥

### पान्थ उवाच।

अहं निषधदेशस्य वैश्योऽस्मि मूषकान्तकः।
सर्वदा पापिनरतो हिंसावृत्तिपरायणः॥ ३४॥
मया नेष्टादिपूर्तं च न दत्तं ब्राह्मणेषु हि।
न मया सरितां श्रेष्ठा संस्नाता जाह्नवी शुभा॥ ३५॥
न मया शङ्करो देवस्तोषितो नकुलोत्तम।
न मयाराधिता देवी देवतैरिप सेविता॥ ३६॥
प्रसङ्गेन मया पुण्या हिमालयतटे शुभे।
दृष्टेका चण्डिका नामा गुहायां परमेश्वरी॥ ३७॥

२८. -c) ने1 द्वारयामि ( $\rightarrow$ धारयामि). ३०. -c) ने1 किमतीतो ( $\rightarrow$ िकमधीतो). ३१. -a) ने1\*\*, ने2 पाषः ( $\rightarrow$ पान्थः). ३२. -d) ने3 °संघमः ( $\rightarrow$ ०संभ्रमः). ३३. -c) ने2 मानवज्ञाय ( $\rightarrow$ मामवज्ञाय). -d) ने1 कथा ( $\rightarrow$ कथां), ३५. -a) ने2.3 °पूर्वं ( $\rightarrow$ °पूर्तं). ३६. -c) ने1 देवीं ( $\rightarrow$ देवो). -d) ने1 दैव॰ ( $\rightarrow$ देव॰). ३७. -d) ने2 परमेश्वरीम् ( $\rightarrow$ परमेश्वरी).

तस्या दर्शनमात्रेण पापा मे विलयं गताः।
नष्टपापे महाभाग विचरामि महीतले॥ ३८॥
संस्पृष्टं चरणाभ्यां मे चिष्डकाक्षेत्रमुत्तमम्।
तेन मे चरणौ पुण्यौ पूतौ स्तः नकुलोत्तम॥ ३९॥
धूलिभिस्ते शरीरं मे संस्पृष्टं चरणोद्भवैः।
तेन स्वर्णमयं देहं संजातं ते न संशयः॥ ४०॥
इति तस्योदितं वाक्यं श्रुत्वाऽहं नृपसत्तम।
प्रणिपत्य महाभाग प्रष्टुमारेभिरे ततः॥ ४१॥

### नकुल उवाच।

कुत्र सा चिण्डिका नामा देवी देविनिषेविता। प्रसङ्गेन कथं पान्थ पूजिता सा महेश्वरी॥४२॥ इति पृष्ठै मया राजन् स पान्थो मामुवाच ह। मनसा परिपूर्णेन कौतुकाविष्टचेतसम्॥४३॥

#### पान्थ उवाच ।%

हिमालयतटे रम्ये शरयूराममध्यगः। नागपूरेति विख्यातः पर्वतो नकुलोत्तम॥ ४४॥ तत्राहं निजवृत्यर्थं गतोऽस्मि सह बान्धवैः। स्वां वृत्ति परिपूर्णाशु(?)क्रयविक्रयवृत्तिभिः॥ ४५॥ ततस्तु चण्डिका नामा गुहायां संश्रुता मया। देवगन्धर्वदनुजैर्नागैश्च विनिषेविता॥ ४६॥

३८. -c) ने। ॰पावो (→॰पापे).

३९. -d) ने2 पपातोस्तु कुलोत्तम, ने3 पूतौस्ते नकुलोत्तम.

४०. -a) ने1 कलिभिस् (→धूलिभिस्). -b) ने2 सस्पृष्टं

४२. -c) ने। प्रासंगेन (→प्रसङ्गेन); ने1.2 पाथ (→पान्थ).

अ ने<sub>1.2</sub> पाथ उवाच.

४४. -b) ने1 ॰मध्यगं (→°मध्यगः).

४५. -a) ने1 तत्राह (→तत्राहं).

ततस्तु बान्धवान् हित्वा एकाकी नकुलोत्तम ।
फेनिलातुषवत्योश्च मध्ये देव्याः स्थलं शुभम् ।
गतोऽस्मि देवगन्धर्वैः सेवितं सुमनहोरम् ॥ ४७ ॥
तस्य प्रान्ते महापुण्या गृहा सिद्धनिषेविता ।
तत्र मध्ये महादेवी शिवेन सह चण्डिका ॥ ४८ ॥
संदृष्टा लोकपापघ्नी मया नकुलसत्तम ।
तत्र धात्रीजले स्नात्वा संपूज्य च महेश्वरम् ।
देव्या दक्षिणपार्श्वे वै पूजितं(?) देवनायकैः ॥ ४९ ॥
ततः सा चण्डिका देवी मया संपूजिता शुभा ।
गन्धपुष्पाक्षतैः शुद्धैः स्वर्णपुष्पैस्तथैव च ॥ ५० ॥
तत्र सिद्धि प्रलभ्याशु समायातोस्मि सांप्रत्तम् ।
इत्येतत्कथितं पुण्यं यथा त्वं परिपृच्छिस ।
स्वस्ति तेऽस्तु गमिष्यामि पुरीं निषधपालिताम् ॥ ५१ ॥

# नकुल उवाच।

इत्युक्तः स ययौ पान्थो निषधं नृपसत्तम। अहमप्यागतोऽरण्यं द्रष्टुं राजन् गृहेश्वरम्॥ ५२॥ दृष्टोऽसि त्वं मया राजन् राजराज गृहेश्वर। नान्यं हि तत्समं भूप प्रपश्यापि महीतले॥ ५३॥ नेष्यीयोगान्मया प्रोक्तं न द्वेषान्न च मत्सरात्। इमां वाणीं प्रकथितुं कथितं नृपसत्तमः॥ ५४॥

### व्यास उवाच।

नकुलस्य महावाणीं स राजा मुनिसत्तमाः। नकुलं पूजियत्वाशु श्रुत्वा स्वस्थमनाभवत्॥ ५५॥

<sup>89.</sup> -c) ने1 तुषवत्याश्च, ने2 तुप्रवत्योश्च ( $\rightarrow$ तुषवत्योश्च). -d) ने1 देवाः ( $\rightarrow$ देब्याः); ने1 स्थलं ( $\rightarrow$ स्थलं). -f) ने1 सिवतुं ने2 सेवितुं ( $\rightarrow$ सेवितं). 8९. -b) ने2 ॰सत्तमः ( $\rightarrow$ सत्तम). ५०. -f) ने2 शुभम् ( $\rightarrow$ शुभा). -d) ने2 स्वर्गं॰ ( $\rightarrow$ वर्णं॰) ५१. -f) ने1 नैषघ॰ ( $\rightarrow$ निषघ॰). ५२. -a) ने1 इत्युक्तः ( $\rightarrow$ इत्युक्तः); ने1 पाथोन्, ने2 पांथो ( $\rightarrow$ पार्थो). ५३. -a) ने1 \* ( $\rightarrow$ राजन्). -b) ने1 ॰गृहेश्वरः ( $\rightarrow$ गृहेश्वर). -c) ने1.3 त्वत् ( $\rightarrow$ त्त्). ५४. -d) ने2 ॰सत्तम ( $\rightarrow$ ॰सत्तमः). ५५. -c) ने2 पूजियत्वा तु ( $\rightarrow$ पूजियत्वाशु).

हित्वा देहं महाभागा नकुलोऽपि पुरातनम्। विमानमधिरुह्याशु समानीतं दिवौकसैः॥ ५६॥ इत्युक्त्वा सत्यलोकं वै ययौ देव्याः प्रभावतः। इत्येतत्कथितं विप्राः चण्डिकाख्यानमुत्तमम्॥ संपर्केणापि या देवी सिद्धि सम्यक् प्रयच्छित॥ ५७॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे चण्डिकामाहात्म्ये नवतितमोऽध्यायः ॥ ९० ॥

पुष्टिपका—ने1 मा. (→मानसखण्डे).

#### THE BOARD OF TRUSTEES

OF

#### THE ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST

1. His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh, M.A., D.Litt.; Fort, Ramnagar, Varanasi (Chairman).

Trustee nominated by the Govt. of India: -

2. Dr. Raghunath Singh, M.A., Ph.D., D.Litt., LL.B.; Varanasi.

Trustees nominated by the Govt. of Uttar Pradesh: -

- 3. Pt. Kamalapati Tripathi, New Delhi.
- 4. Vacant.

Trustees nominated by His Highness the Maharaja Banaras:-

- 5. Maharaj-Kumar Dr. Raghubir Sinh, M. A., D. Litt.; Raghubir Niwas, Sitamau (Malwa).
- 6. Pt. Giridhari Lal Mehta, Varanasi; Managing Director; Jardine Handerson Ltd.; Scindia Steam Navigation Ltd.; Trustee: Vallabhram-Saligram Trust, Calcutta.
- 7. Padmabhushan Pt. Baladeva Upadhyaya, M. A. Sahityacharya, Vachaspati; Formerly Director, Sampurnanand Sanskrit University; Ravindrapuri, Varanasi.

Donation made to All-India Kashiraj Trust, Fort Ramnagar, Varanasi, will qualify for exemption under Sec. 80G of the Income Tax Act, 1961 in the hands of donors.

Statement of ownership and other particulars about

## पुराणम्—PURĀŅA

1. Place of Publication ....Fort Ramnagar, Varanasi

2. Periodicity of Publication .... Half-yearly

3. Printer's Name ....Vinaya Shankar

Nationality ....Indian

Address ....Ratna Printing Works,

B21/42 A, Kamachha, Varanasi

4. Publisher's Name Yogendra Narain Thakur
General Secretary, All-India

Kashiraj Trust

Nationality ....Indian

Address ....All-India Kashiraj Trust, Fort

Ramnagar, Varanasi.

5. Editors' Name ....R. K. Sharma (Varanasi),
with Address Dr. R. N. Dandekar (Pune),
R. S. Bhattacharya (Editor)

(Purāṇa Deptt., Fort Ramnagar

Varanasi).

Nationality ....Indian.

6. Name of the owner ....All-Incia Kashiraj Trust, Fort Ramnagar, Varanasi.

I, Yogendra Narain Thakur, hereby declare that the particulars given above are true, to the best of my knowledge.

Yogendra Narain Thakur Publisher.