# पुराणम् PURĀŅA

(Half-yearly Bulletin of the Purāṇa-Department)

Published with the financial assistance from the Rastriya Sanskrit Sansthan, New Delhi

MĀGHA-PŪRŅIMĀ NUMBER

आत्मा पुराणं वेदानाम्



ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST FORT, RAMNAGAR, VARANASI (INDIA)

### सम्पादक-मण्डल

डा. रामकरण शर्मा भूतपूर्व कुलपति, सम्पूर्णानन्द संस्कृतिविश्वविद्यालय, वाराणसी; नयी दिल्ली डा. रामचन्द्र नारायण दाण्डेकर भण्डारकर प्राच्यशोधसंस्थान, पुणे डा जोर्जो बोनाजोली

### **EDITORIAL BOARD**

Dr. R.K. Sharma Formerly Vice-Chancellor, Sampurnanad Sanskrit University, Varanasi; 63 Vigyan Vihar, New Delhi - 110092.

Dr. R.N. Dandekar
Bhandarkar Oriental Research Institute, Pune
Dr. Giorgio Bonazzoli, M.A. (Milan); M. Th. (Rome)

CHIEF EDITOR
Prof V. Venkatachalam, Varanasi

ASSOCIATE EDITORS Ganga Sagar Rai, M.A., Ph.D. Oscar Pujol, M.A.

लेखेषु प्रतिपादितानि मताचि लेखकैरेवाभ्युपगतानिः; न पुनस्तानि सम्पादकैर्न्यासेन वाभ्युपगतानीति विज्ञेयम् ।

Authors are responsible for their views, which do not bind the Editors and the Trust.

Authors are requested to use Devanāgarī characters while writing Sanskrit ślokas and prose passages. They are also requested to follow the system of transliteration adopted by the International Congress of Orientalists at Athens in 1912 [ $\pi = r$ ,  $\bar{q} = c$ ;  $\bar{g} = ch$ ;  $\bar{c} = r$ 

Traditional Sanskrit scholars are requested to send us articles in Sanskrit (i) dealing with the religious & philosophical matters in the Purāṇas and (ii) explaining the obscure & difficult passages in the Purāṇas.

# पुराणम्—PURĀŅA

Vol. XXXIX No. 1]

[February 22, 1997]

# माघपूर्णिमाऽङ्कः

# MĀGHA PURŅIMĀ NUMBER

# Contents-लेखसूची

| 1. | देवीस्तुतिः [Eulogy of Goddess]                        |       |
|----|--------------------------------------------------------|-------|
|    | Compiled with Notes and Translation                    | 1-4   |
|    | By Dr. Ganga Sagar Rai                                 |       |
| 2. | Audumbarī - In Puranic Myth                            | 5-12  |
|    | [पौराणिकाख्याने औदुम्बरी]                              |       |
|    | By Prof. Sadashiv A. Dange;                            |       |
|    | Girnar, Gokhale Road, Mulund (East)                    |       |
|    | Fort Bombay-81                                         |       |
| 3. | In Search of the Relation Between Itihāsa and Purāṇa   | 13-19 |
|    | [इतिहासपुराणयोः संवन्धविषये अन्वेषणम्]                 |       |
|    | By Dr. Manabendu Banerjee;                             |       |
|    | Deptt. of Sanskrit,                                    |       |
|    | Jadavpur University, Calcutta-32                       |       |
| 4. | Reconciliation of Sidhāntajyotişa and Paurāṇikajyotişa | 20-23 |
|    | [ सिद्धान्तज्योतिषस्य पौराणिकज्योतिषस्य च समन्वयः ]    |       |
|    | By Dr. N. Gangadharan;                                 |       |
|    | 15, Devan Colony, Muthalamman Koil Street (Extn.)      |       |
|    | Mambalam, Chenai-600033.                               |       |
| 5. | Obituary : Dr. Ram Shankar Bhattacharya                | 24-25 |
|    | By Dr. Ganga Sagar Rai                                 |       |
| 6. | Activities of the All India Kashiraj Trust             | 26-29 |
| 7. | सर्वभारतीयकाशिराजन्यासस्य कार्यविवरणम्                 |       |
| 1. |                                                        | 30-33 |
| 8. | वासिष्ठलिङ्गपुराणम् [Vāsistha Linga Puraṇa]            | 41-80 |
|    | Critically edited by Dr. Ganga Sagar Rai.              |       |

-

# देवीस्तुतिः

(वामनपु॰ ३०. ५६-६३) देवा ऊचुः ।

नमोऽस्तु ते भगवति पापनाशिनि नमोऽस्तु ते सुरिरपुदर्पशातिन । नमोऽस्तु ते हरिहरराज्यदायिनि नमोऽस्तु ते मस्तभुजकार्यकारिणि ॥ ५६ ॥

नमोऽस्तु ते त्रिदशरिपुक्षयंकरि नमोऽस्तु ते शतमखपादपूजिते । नमोऽस्तु ते महिषविनाशकारिणि नमोऽस्तु ते हरिहरभास्करस्तुते ॥ ५७ ॥

नमोऽस्तु तेऽष्टादशबाहुशालिनि नमोऽस्तु ते शुम्भिनशुम्भघातिनि । नमोऽस्तु लोकार्त्तिहरे त्रिशूलिनि नमोऽस्तु नारायणि चक्रधारिणि ॥ ५८ ॥

नमोऽस्तु वाराहि सदा धराधरे त्यां नारसिंहि प्रणता नमोऽस्तु ते । नमोऽस्तु ते वज्रधरे गजध्वजे

नमोऽस्तु कौमारि मयूरवाहिनी ॥ ५९ ॥ नमोऽस्तु पैतामहहंसवाहने

नमोऽस्तु मालाविकटे सुकेशिनि । नमोऽस्तु ते रासभपृष्ठवाहिनि

नमोऽस्तु सर्वार्त्तहरे जगन्मये ॥ ६० ॥ नमोऽस्तु विश्वेश्वरि पाहि विश्वं

निषूदयारीन् द्विजदेवतानाम् । नमोऽस्तु ते सर्वमयि त्रिनेत्रे

नमो नमस्ते वरदे प्रसीद ॥ ६१ ॥

ब्रह्माणी त्वं मृडानी वरिशासिगमना शक्तिहस्ता कुमारी वाराही त्वं सुवक्त्रा खगपतिगमना वैष्णवी त्वं सशाङ्गी । दुर्दृश्या नारिसंही घुरघुरितरवा त्वं तथैन्द्री सवज्रा त्वं मारी चर्ममुण्डा शवगमनरता योगिनी योगिसद्धा ॥ ६२ ॥

नमस्ते त्रिनेत्रे भगवित तव चरणानुषिता ये अहरहर्विनतिशरसोऽवनताः । निह निह परिभवमस्त्यशुभं च स्तुतिबलिकुसुमकराः सततं ये॥ ६३॥

### NOTE ON THE DEVI STUTI

The Vāmana Purāṇa contains the legend of Goddess Durgā in two places: Critical edn. Chs. 18-22 (story of Mahiṣāsura) and chs. 29-30(story of Śumbha and Niśumbha). Both the legends are immensely influenced by the two corresponding *Devī caritras* of the Mārkaṇḍeya Purāṇa. For instance in the first Devī charita i.e. in Mahisāsura Mardinī legend it is said that teja or effulgence of the Gods which came out of their bodies due to their anger assembled in the hermitage of sage Kātyāyana and sage Kātyāyana increased this lustre (Tejas) by his power. This huge Tejas emerged in the form of Kātyāyanī. Since the Tejas assembled in the hermitage of Kātyāyana and he himself also increased it the goddess was named as Kātyāyanī.

तच्चैकतां पर्वतकूटसंन्निभं जगाम तेजः प्रवराश्रमे मुने । कात्यायनस्याप्रतिमस्य तेन महर्षिणा तेज उपाकृतं च ॥ तेनर्षिसृष्टेन च तेजसावृतं ज्वलत्प्रकाशार्कसहस्रतुल्यम् । तस्माच्च जाता तरलायताक्षी कात्यायनी योगविशुद्धदेहा ॥

Vāmanapurāņa 19.7-8

Another deviation from the story of the Markandeya Purana is that She is first seen by Canda and Munda and on their information Mahisa sent his messenger Dundubhi to request her to marry Mahisa. On the request of Mahisa Devi informs that it is the custom of her family that one who defeats the daughter of my family becomes the husband of that virgin. After this fight starts and Mahisa is killed. After the killing of Mahisa Gods eulogise Devī. In this eulogy also the epithets of Devī are almost the same which are used by gods in the eulogy of goddess described in the fifth chapter of the Devicarita of the Markandeya Purana. In the legend of Sumbha and Nisumbha (chs. 29-30) it is said that Canda and Munda, the ministers of Mahisa took refuge under the water of Narmadā after the death of Mahisa. Raktabīja was also a minister of Mahisa who had survived after the death of Mahisa. On the instigation of these three demons formerly the ministers of Mahisa Śumbha and Niśumbha approached goddess Kauśiki who was produced from the black sheath of Pārvatī (18.24). Here it may be noted that the legend of Kauśikī or Kātyāyanī is narrated in connection of the story of Parvatī and her marriage to Lord Siva. At first place (ch. 18) the story begins with the

worship of Viṣṇu where lord Śiva recited Viṣṇu Pañjara stotra for the protection of Kātyāyanī. Except the main demons Mahiṣa, Śumbha and Niśumbha many other demons also appear in both the legends.

From the perusal of the above stotra it is clear that the stuti is greatly influenced by the Stuti of Devī in the Devicarita (ch.11) of the Mārkaņḍeya Purāṇa. Translation

The gods said: O Sin-destroying Goddess, salutation be to you. Salutation be to you, the Humbler of the pride of the demons. Salutation be to the Bestower of Kingdom to Hari and Hara and salutation to the Helper of the gods.

Salutation be to you, the Destroyer of the enemies of gods, the one Worshipped by Indra, the Slayer of Mahisa, and the praised by Hari, Hara and Bhāskara.

Salutation be to you, the Eighteen-armed, the Slayer of Sumbha and Nisumbha, the remover of sufferings of the people, the Holder of the trident, Salutation be to you Nārāyaṇī the Holder of the discus.

Salutation be constantly, to you Vārāhī, the Sustainer of the earth, O Nārasiṁhī, we bow to you. Salutation be to the holder of Vajra, the Elephant bannered. O Kaumāri, the Rider of the peacock, Salutation to you.

Salutation to you, the Rider of the swan of Brahman, the terrifying Garland-bedecked, Comelyhaired. Salutation be to you the Rider of the donkey, the Remover of the sufferings of all, the Universe in essence.

O Goddess of the Universe, Protect the universe. Salutation be to you. Slay the enemies of the Brāhmaṇas and gods. Salutation to you, the all-including, the Threeeyed Goddess. Salutation be again and again to you. O Boon granter, be pleased.

You are Brahmāṇī, Mṛḍānī, the Rider of the excellent peacock, Śakti-holding Kumārī, you are the Fair-faced Vārāhī, You are Vaiṣṇvī, the Garuḍa-rider and the Śārnga (bow) holder, the fearful Nārasimhī making the *Ghurughura* sound and you are Aindrī holding the thunderbolt. You are Mārī, Carmamuṇdā, the troding on dead bodies and you are Yoginī and Yoga perfected.

Those who most humbly resort to your feet daily with their heads low, those who take refuge with you, and those that ever propitiate you with praise, offerings and flowers in their hands, do not meet with any misfortune.

### AUDUMBARĪ-IN PURANIC MYTHS

BY

#### SADASHIV A. DANGE

[ पुरागेषु ब्रह्मणः भार्याद्वयस्योल्लेखः प्राप्यते-एका गायत्री अपरा सावित्री च । भार्याद्वयस्य सपलीभावमीर्ष्या च पुराणेषूपलभ्यते । अस्मिन् प्रसङ्गे स्कन्दपुराणे उदुम्बरीनाम्न्याः कन्याया अपि वर्तते उल्लेखः । एषा पर्वतगन्धर्वस्य कन्याऽऽसीत् या नारदस्य शापवशान् मनुष्ययोनिं प्राप्तवती । अनया ब्रह्मणो यज्ञे यज्ञदोषानुद्घाट्य शापविमुक्तिर्लब्धा । इमां कथां विनिर्दिश्यात्र लेखकेन उदुम्बरवृक्षस्य वैदिकयज्ञेषु वास्तुशास्त्रे च वैदिकप्रमाणाधारेण पैराणिकप्रमाणाधारेण च महत्त्वं प्रदर्शितम् । ]

The quarrel between Brahmā's wives Gāyatrī and wife Sāvitrī, is an important and interesting motif in the Puranas. Though the Vedic Savitri, mantra has a tradition of their mutual identification, the Puranas differentiate these two co-wives of Brahmā, Sāvitrī being seen often jealous of Gayatri. The obvious reason for this new trait is to be seen in the popularity of the Gayatri metre which served as a vehicle for the mantra-s not only for the bhargas (power) of Savitr, the sun-god, but also a number of new deities, which were outside the Vedic pantheon. In this new context. Gāvatrī was seen as lower in status than the Sāvitrī 1 In such a context of quarrel, Audumbarī figures. These accounts portray Savitri as being generally cross with any situation, the basic reason for it being jealousy about her co-wife, and anger for her husband for his 'faithlessness'. According to one account, Brahmā was performing a sacrifice at Hatakeśvara. At the start of it all things were ready and eventhe wives of the gods had arrived to witness the rite of establishing (the post prepared from the) branch of the Udumbara tree (Ficus Glomerata). called audumbari. Savitri came late (as is usual with her in these myths: this is the reason why Brahma had to select a cowherd maiden, purify her and take her as wife for the sacrifice),<sup>2</sup> and the rite of consecration for Brahmā and his substitute wife, Gāyatrī, was over. The post of the Udumbara was already fixed. so, Sāvitrī got furious and cursed the brāhmana-s (priests), saying that they would be devoid of a proper dwelling place. She also cursed the goddesses who took resort to the audumbarī for protection (Skanda P. VI. 188. 56-75; 189. 1ff).

<sup>1.</sup> Skanda P. (Sk. P.) VI. 192.61-62; see Dange, Sadashiv A., Encyclopaedia of Puranic Beliefs and Practices, V o1. II, p. 604; 610, n 6.

<sup>2.</sup> SK. P. VI. 181. 62-63; Dange, op.cit. loc. cit.

The myth noted above is based on the practice of fixing a post of the Udumbara tree at the Soma sacrifice, the details of which we shall see later on. The detail of the goddesses taking resort to this post is indicative of the continued importance of the Udumbara in the Puranic times. Now, let us consider another myth about the audumbarī. In it the post is anthropomorphosed as a woman. It is said, that she was the daughter of a gandharva named Parvata, which word has the connotation of 'mountain'. The myth is continuation of the account mentioned above, and occurs in the same Purana. In this continuation, she is said to have once heard Nārada singing; but, as she could not appreciate the song as it was defective in tune, she laughed. Nārada got angry and cursed her to be a mortal. She pleaded pardon. So, Nārada told her that, in that birth of a mortal woman, she should attend a sacrifice: that there she should observe carefully if there is any mistake in the performance and point it out, that would redeem her from mortality. As a result of the curse, she was born in the world of the mortals as a daughter of Devasarman and Satvabhāmā, at Camatkarapura. On hearing about the sacrifice being performed by Brahma, she went to attend it. On observing carefully, she noticed that one of the pegs of the pandal was not in order. She informed Brahmā about it, and was released from the curse of Nārada, due to this good act. Brahmā asked her to choose a boon. She told him, that at a sacrifice she should be fixed at the centre in the form of the branch (post) of the Udumbara and that the central śańku (peg) should be fixed in front of her (Skanda P. loc. cit. 188. 15ff).

From both these accounts it is very clear, that they serve as recommendatories (arthavāda-s) for the right position of the audumbarī at a Vedic sacrifice. Another point, that comes to the fore, is that there arose a serious problem regarding the placement of the audumbari in the Puranic period, when Vedic ritual-customs tended to show a slight diversion from the original, Back in the Vedic period, there is no reference to the Udumbara in the Rgveda, though the Rgveda-Khila hymns mention it (Khila V. 22, 10 mahān vai bhadro bilvo mahān pakva udumbarah). Later Vedic texts often refer to it as being used variously in ritual. The context which is meant by the accounts noted above is of the Soma-sacrifice, and particularly of the construction of the Mahāvedi, in which the pandal called sadas is situated at the western portion of it.. The name sadas is explained as being due to the fact that the gods sat there in ancient times (the root is sad, 'to sit'), and hence it is that now the brāhmana-s sit there.3 The brāhmana-s are the priests (Hotr, Brāhmanacchamsin, potr, Nestr, Acchāvāka and Maitrāvaruna). The structutre of the sadas starts a bit away from the western boundary of the

<sup>3.</sup> Śatapatha Br. (Śat. Br.) III. 6.1.1

Mahāvedi. Exactly in the centre of this western boundary a peg is fixed, while two such pegs are fixed at the northern end and the southern end of the said boundary-line. These two ends mark the western corners of the Mahāvedi and are called 'buttocks' of the Mahāvedi, conceived as a woman. 4 From the central peg(called antahpātīya śanku, as it stands in between the Mahavedi and the pracina vamsa, which is the pandal for the usual arrangement of the Darsapurnamasa altars), at six steps to the east, but at one step to the south of the central line (called prsthyā) that would divide the Mahāvedi east-west, the audumbarī is fixed. This is according to one method (Satapatha Br. III. 6, 1.3). In this method the peg at the centre of the western boundary-line ( antahpātīya śanku ) would not be exactly in front of the audumbari. While, according to a variant method, the audumbari has to be just on the central east-west line (called prsthyā). and not one step aside towards the south. This way, the śańku would be in front of the audumbarī (Taittirīya Sam. VI. 2. 10. 2-5 does not mention the southern stride see figure at the end). This positon at the very Vedic period would make it clear that, though generally the Vedic ritual was codified, differences arose; and they were numerous. The Puranic myth of the audumbari pin-points the one relating to the post at the centre of the sadas. The arthavada narration makes the myth of the type of the 'charter' as it is known in modern study of myths. 6 When, in this way, a real problem is set on the rail of a myth other folk-lorist details set in to support it, which follow patterns already known. Here the following patterns are seen:

- I. (i) The pattern of the curse; and
  - (ii) Reconciliation.

In the first account, Sāvitrī curses the *brāhmṇas* and the goddesses as they did not wait for her to have arrived. This detail has a twofold significance:(i) The importance of the power of the Sāvitrī verse; and, at the same time, (ii) The glorification of the *audumbarī*, as she is seen as the strong resort. The first, relating to the Sāvitrī we leave away, as not being pertinent to the topic of the present study. The second is attested from various references in the Vedic literature. The Udumbara is associated with energy (cf. Śat. Br. III. 6. 1. 2 *urg vā-udumbaraḥ* Taitt. Sam. II. 1. 1. 6). This is clear from the fact that a staff made from this tree was to be constantly held by the initiate at the *Upanayana* and also by the person consecrated for a Vedic sacrifice. <sup>7</sup> At the *Rājsūya* the seat

<sup>4.</sup> Sat. Br. III. 5.1.11.

Eggeling, J., The Satapatha Bāhmana, Part II, SBE., Vol. 26, Motilal Banarsidass, Delhi, Re-print, 1988, p. 141, note 3, continues from p. 140.

See Dange, Towards Understanding Hindu Myths, Aryan Books International, New Delhi, 1995, p. 61 ff.

<sup>7.</sup> Dange, Encyclopaedia of P. B. and P. Vol. V, p. 1476.

(āsandī) and the cup made from Udumbara were used (Ait. Br. 37.1) and also a short branch of the same tree for mixing eight kinds of material (Ib.); also the king was to be sprinkled over on the head with the shoot of the Udumbara held over his head (Ib. 37.3 udumbaraśākhām antarādhāyā-bhṣiñcati). Further it said that, in ancient times, sprinkling was done over the head with the branch of the Udumbara having moist leaves intervening (Ib. 38.3 audumbaryārdraśākhayā sapalāśayā).

The curse to the brāhmaṇas was that they would be displaced and would not get proper dwelling, while to the goddesses it was that they would get worship, as reconciliation, The reconciliation is, obviously, due to the implied presence of the *audumbarī*. The second account has it, that she was cursed by Nārada, and there was reconciliation. Here occurs another pattern.

- II. (i) Nārada sings and curses; because,
- (ii) The girl (anthropomorph of  $audumbar\bar{\imath}$  ) does not appreciate the tunes; and laughs.

Now, this pattern occurs at another place in the same Purana, though the context is devoid of audumbarī. According to the account as it occurs there, Nārada chances to see a lute which was left by the goddess Sarasvatī. He takes it up and tries to play on it. As the strings of the lute released tunes from the touch of the fingers of Nārada, some brāhmana-s heard them with the result that they swooned and fell on the ground. Nārada, who was no less surprised than he got afraid, at once resorted to Brahmā and narrated the event to him. Brahmā told him, that he had played the tunes in a wrong way; hence, they got confused, and that when the brāhmana-s heard those defective tunes they swooned. He also explained that the brahmana-s were, in fact, the tunes themselves (Skanda P. VII. 1. 153. 15ff). Here there is the inversion of the account noted above. In the first, jeering at musical tunes, which probably have to be understood as sacred tunes of songs, is supposed to be a sin. In the second instance tunes even from musical instrument are said to be sacred; and, to mutilate them, knowingly or unknowingly, is a sin. The idea is that they are aspects of divine speech.<sup>8</sup> Though Nārada figures at both places, his status is reversed. Actually, he is not as important for the meaning of the two mythical accounts as the sacredness attached to the musical tunes. This motif of the sacredness of the musical (vocal or instrumental) tunes is exploited for the myth of the audumbari.

<sup>8.</sup> See Dange, Sindhu S., Aspects of Speecu in the Vedic Ritual, Aryan Books International, New Delhi, 1995, Ch. VIII, pp. 247-256.

The accounts of the audumbari are solitary, for that matter. Though the references to the sacrifice would appear to relate to the mahavedi and the sadas therein, there is hardly any place in the Purana-s where the whole of the Soma sacrifice is described, or even referred to in some detail. This would indicate that the myths do not so mush extol the audumbarī at any Soma-sacrifice, but stress its importance wherever it is employed, using the Vedic context as support. This would be clear from its employment in the Savitrī episode with the very notion, developed in this period, that Savitri and Gayatri are different mutually. For example, the gate at the inner shrine of a temple (dedicated to the sun-god) should have (the sculptured decoration of) an Udumbarabranch (Bhavisya P. Brahmakhanda 130.20 śākhā tadvad udumbarī), having two attendants, one each on either side. Beyond these, on either side, are enjoined to be shown the Śrīvrksa (Bilva) with a cluster of birds on its branches and as a back-drop for it, is to be shown a mountain (Ib. 21-22; cf. śaila-Māngalya-vihagāḥ). Though in the treatises on Stāpatya (construction) there appears a (con-) fusion regarding śākhā and udumbara (udumbarī) and it is usual to understand śākhā as 'side-frame', the point is, how does one differentiate the Singular at one place and the Dual or Plural at another, for sākhā? Further, śākhā is differentiated from udumbara (Matsya P. 254.43 where we have Pl. śākhāsu; for śākhā see above, with udumbari). It also appears that the upper and lower frames at the threshold were called by the common name udumbara9. This would mean, that the term udumbara, or audumbari/udumbari, was used for various parts of the door, including the threshold; but not the panels. 10 The confusion is due to the lack of knowledge, that the source of the audumbari is the Vedic ritual. However, it is seen that the wooden slab made out of the Udumbara was placed at the upper part of the frame of the door(cf. Matsya P. 254. 44 udumbarottamāngañ ca). In any case, devoid of the panels and a regular door, as such, the practice appears to have been to place an Udumbara-branch, or a post of the Udumbara tree at the entrance. This is supported by the fact that in some parts of India the threshold is called umbaratha, or umbara, which would indicate that the source of the term is in Udumbara. In the context of the construction of temples or dwellings the four trees to be planted in four quarters are: to the

<sup>9.</sup> Bhaṭṭa Utpala, quoted by Shastri, A.M., India as seen in the Bṛhatsamhitā of Varāhmihira, Motilal Banarsidass, Delhi, 1969, p. 377, udumbarau śākhayor upary adhaḥ sthite Kāṣṭhe dehalī-nitālākhye.

Shastri, Op.Cit., loc.cit."upper block(udumbara)"brackets his, read with Utpala, n 9;
 p. 298 'sill (udumbara)".

east the Nyagrodha (Vaṭa); to the south the Udumbara; to the west Aśvattha and, to the north the Palāśa(Skanda P. VII. 1. 23. 100-109;Matsya P. 255.20 has, respectively, Vaṭa (east); Udumbara (South); Pippala (west); and Plakṣa (north). Of all these trees Udumbara remained associated with the threshold even to-day. This speaks of the unique significance of the Udumbara, and of its branch, in the Hindu domestic (gṛhya) as also in the sacrificial (śrauta) tradition. In the domestic tradition, this tree (its slab, post or branch) is associated with the entrance of the house itself, as we have seen. In the Vedic sacrificial tradition, in the context of the Soma sacrifice and the Mahāvedi, the Yūpa (sacrificial pole) could be made from any of the prescribed trees (Bilva, Khadira, Udumbara etc.); but, for the post in the sadas there is no alternative to the audumbarī.

A probe regarding the nature of the audumbari is necessary. It is usual to understand that it was a post. 11 However, the Puranic evidence does not strictly support this conjecture. In the Puranic descriptions, as noted above, it is associated with the frame of the door; but, here also, it would appear, there is no uniformity regarding its exact location. However, the detail from the Bhavisya P., where there is mention of the śākhā of the Udumbara; along with the Bilva tree (Śrīvrksa), with the birds and the mountain, would indicate that the original idea in the udumbarī śākhā was not simply of a frame, but of a frame carved with the branches of the Udumbara. The mention of saila (= parvata) in this case would explain the detail in the myth where the 'girl' udumbarī is said to be the daughter of Parvata, though he is said to be a gandharva. The myth, here, makes her a semi-divine, supra-mortal being. The curse results in her birth as a mortal; but, her deep knowledge of the structure of the altar at the Vedic sacrifice, again gives her the supra-mortal status, though not in the anthropomorph, but as a holy branch. This holy branch udumbarī-does not appear to have been a simple post, shorn of all its leaves, originally, even in the Vedic sadas. the audumbarī in the sadas is to be, from the visible portion above the pit in which it is fixed, of the height of the sacrificer; and, at the top, it is to have protrusion of the shape of the ear turned towards the east. But the indication in the ritual texts is unclear; it is that it had no leaves. Being at about the centre of the sadas, it symbolised the axi mundi, like the yūpa that stood at the centre of the eastern boundary of the Mahāvedi. In the temple-culture, it served at the

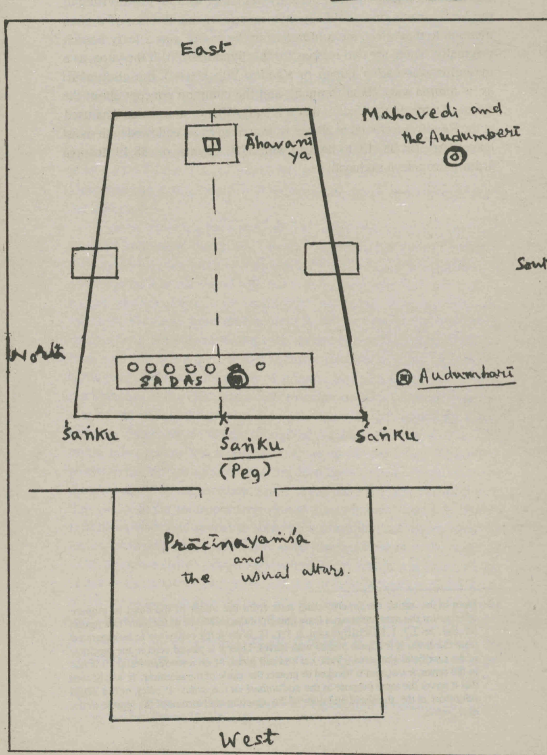
<sup>11.</sup> Eggeling, Op.Cit., loc. cit., at 2; Kane, P.V., History of Dharmaśāstra, Vol. II, part second Ed., Poona, 1947, p. 1155

same position, being placed as the *udumbara-frame* at the entrance to the sanctum sanctorum—— with the leafy design, or without it. Reverting to the Vedic scene, one could say that, inspite of the absence of a clear mention to that effect, the audumbarī in the sadas was a leafy branch originally. There are two reasons for this hypothesis; (i) If the yūpa, as a masculus, was bailvo Yūpaḥ, or Khādiro Yūpaḥ (etc.). the audumbarī as a femina was śākhā (branch); and the common concept about the śākhā of a tree in the Veda is that it is leafy; (ii) the udumbaraśākhā used at the Rājasūya (referred to above) is prescribed to be endowed with moist leaves (Ait. Br. 38. 13, to be read with 37.3; Sāyana on 38.13 ārdrayā ārdra-patropetayā sākhayā). 12

\* \* \*

<sup>12.</sup> Even in the initial rite for collecting milk from the udder of the cows to prepare offering for the next morning, a leafy branch of the palāśa' or of the Samī tree figures (cf. Śat. Br. I.7. 1.1 Taittīrīya sam. I. 1.1. 1). With it the calves are to be separated from the cows. It is a fresh branch with leaves. Later it is placed erect in the precincts of the sacrificial altar-area ( Vedi ) at a raised place, or on a wooden frame. It is not to fall down,or lost, and is invoked to protect the cattle of the sacrificer. It will be seen that it serves the same purpose as the audumbarī at the sadas (Vedic), or the śākhā udumbarī at the threshold and door of the sanctum sanctorum of the temple in the later period.

# Mahavedi and the Audumbari



# IN SEARCH OF THE RELATION BETWEEN ITIHĀSA AND PURĀŅA

By

#### MANABENDU BANERJEE

[ अत्र लेखकेन पुराणेतिहासयोर्लक्षणं स्वरूपं च विनिर्दिश्य तयोः यथार्थ-स्वरूपविषये विवेचनं कृतम् । वैदिकसाहित्ये तदुत्तरवर्तिसाहित्ये च पुराणेतिहासयोः प्राचुर्येणोल्लेखः प्राप्यते । केचनाचार्यास्तयोः स्वरूपविषयेऽप्रि विवेचनं कृतवन्तः । अत्र इदमपि विद्वद्भिरूहितं यतं इतिहासपुराणनाम्ना कोऽपि ग्रन्थोऽपि आसीत् । किन्त्विदं प्रमाणकोटिं न भजते । अत्र लेखकेन प्राचीनमतोल्लेखपूर्वकं तयोः स्वरूपविषये विवेचनं प्रस्तुतम् । ]

The Purāṇas form an important division of the post-Vedic Sanskrit literature. Our Knowledge about historical, geographical, social and religious aspects of ancient India is to be ameliorated, to a great extent, by the extensive Purāṇic texts. To ascertain the definite date and position of the Purāṇas, in the long and divergent history of Indian literature, is not quite easy because of heterogeneous character of the Purāṇic contents and paucity of real historical records supporting the Purāṇic events. No satisfactory chronology of the extant Purāṇas has yet been prepared.

The word 'Purāṇa' signifies 'old traditional story' (purāṇam-ākh-yānam) and in older literature such as in the Brāhmaṇas, Upaniṣads and old Buddhist texts it is generally mentioned along with the term itihāsa (i. e. epic compositions). The derivative meaning of the term 'purāṇa' <sup>1</sup> is 'a thing or event of the past, an ancient tale or legend, old traditional

<sup>1.</sup> The term 'purāṇa' is derived from the indeclinable purā with the affix tyu. The rule - sāyāmciramprahṇeprage'vyayabhyaṣṭyuṭyulau tuṭ ca (Pāṇini 4. 3. 23) prescribes the augment tuṭ after sāyam, ciram, etc. and indeclinables expressing time when they are followed by the affixes ṭyu and ṭyul. cf. Dīkṣita— sāyam ityādibhyaścaturbhyo' vyayebhyaśca kālavācibhyaṣṭu-ṣṭulau stastayostuṭarin ca. Hence the real form should be purāṭana. But Pāṇini himself uses the word purāṇa in more than one occasion, such as, purāṇaprokteṣu brāhmaṇakalpeṣu (Pā. 4. 3. 105) and (pā. 2. 1. 49). So the word Purāṇa is formed by nipāṭana. Sāyaṇa on RV. I. 92. 10 says—puretyasmād avyayāt sāyamciramprahṇa ityādinā bhavārthe ṭyupratyaḥ purāṇaprokteṣu brāhmaṇakalpeṣu iti nipāṭanāt ṭud abhavaḥ The Vāyu purāṇa derives the word from purā with the root an (to breathe or live) and therefore the term literally means "that which lives in the past or that which breathes ancient times". cf. yasmāt purā hyanatīdam purāṇam tena tatsmṛtam/ (Vāyu. I. 203).

history'<sup>2</sup> Some words bearing similar meaning as of *purāṇa*, are *pratana*, *pratna*, *purāṭana*, etc. cf. *purāṇa-pratanaṁ* pratna-purāṭana-cirantanāḥ (Amarakośa). Among these words, *purāṇa* was selected by merely writers to indicate a significant branch of learning or literature.

Itihāsa, the word associated to purāṇa may be derived from iti-ha ('traditional instruction') ās (to remain) with the affix ghañ <sup>3</sup> The meaning of itihāsa, according to H. H. Wilson's Sanskrit-English Dictionary, is "History, traditional accounts of former events, heroic history as the Mahābhārata and the Rāmāyaṇa". In Yāska's Nirukta <sup>4</sup> as well as in the Purāṇas, <sup>5</sup> the term itihāsa appears in the sense of factual story. The Amarakośa defines itihāsa as itihāsaḥ purāvṛttaḥ. But according to a popular śloka, itihāsa contains many more things than the purāvṛtta. <sup>6</sup> The term purāvṛtta denotes the incidents that occurred in former times of long past. So both the words purāṇa and ittihāsa apparently bear almost the same intention. Due to the similarity in their meaning it appears that the two words have been combined as itihāsa-purāṇa (which is probably a Dvandva-compound) and also that the word Itihāsa along with Purāṇa has been repeatedly mentioned in the later Vedic texts.

The Atharvaveda is perhaps, the earliest text where both the terms itihāsa and purāṇa occur together. To ascribe an eternal value to the Itihāsa-s and the purāṇas and to account for their sacred character, the ancient sages frequently endeavoured to associate them with the Vedas and proclaimed that they should be regarded as the Firth Veda. The Satapatha Brāhmaṇa, in one place, contains the compound form of itihāsa-purāṇa and elsewhere the terms, itihāsa and purāṇa are

<sup>2.</sup> Monier Williams Sanskrit-English Dictionary.

Durgācārya in his Comm. on Nirukta, 2. 3. 1. says nidānabhūtaḥ 'iti ha evam āsīt' iti ya ucyate sa itihāsah.

<sup>4.</sup> cf. tatra itihāsam pracakṣatepo Devāpiścārṣṭiṣeṇaḥ Śāntanuśca kaūravyau bhrātarau babhūvatuḥ Nir. 2. 3. 1. and. tatra itihāsam ācakṣate viśvāmitraḥ ṛṣiḥ sudāsah. praijavanasya purohito babhūva Nir. 2. 7. 2.

<sup>5.</sup> atrāpyudāharantīmam itihāsam purātanam Matsya purāna, Ch. 72.

<sup>6.</sup> dharmārthakāmamokṣāṇām upadeśasamanvitam purāvṛttakathāyuktam itihāsam pracakṣate

itihāsa should not be confused with itivita which means 'occurrence of an actual event.' itihāsa, on the other hand, bears the sense of historical incidents known from some traditional source.

sa vṛhatīm diśam anuvyacalat tam itihāsaśca purānañca gāthāśca nārāśamsīścānuvyacalan/itihāsasya ca vai sapurānasya gāthānāñca nārāśamsīnāñca priyam dhāma bhavati ya evam veda XV. 6. 10-12.

Vākovākyam itihāsapurāņam gāthā nārāśamsītyaharahah svādhyāyam adhīte.
 XI. 5. 6. 8.

separately used with the designation of Veda <sup>10</sup> The Chāndogya Upaniṣad also declares that itihāsa with purāṇa makes up the Fifth Veda. <sup>11</sup> In the same Upaniṣad, the Itihāsa-s and Purāṇas are placed immediately after the Atharvaveda to which they are said to be closely connected. It states that the magic songs in the Atharvaveda are related to the Itihāsa and purāṇa just as the bees are to the flowers. <sup>12</sup> Kauṭilya in his Arthaśāstra maintains that the Atharvaveda along with the trayī form the complete Vedas. <sup>13</sup> Kauṭilya does not differentiate Itihāsa and purāṇa and the former accordingly includes Purāṇa, Itivṛtta, Ākhyāyikā, Dharmaśāstra, Arthaśāstra, etc. <sup>14</sup>

All these references apparently communicate that there existed, allied to the Vedic Samhitas, one or several collections of Itihasas and Puranas. But there is no evidence, however, that in the Vedic period they existed in the form of 'books'. Scholars like Geldner conjecture that a single work by the name Itihāsaveda or Itihāsapurāna existed in early period. 15 This hypothetical view appears to have no real basis so far, for in any early Indian text there is no mention of such work. Itihāsa and Purāna referred to in the ancient literature seem to indicate that they were originally allied sections of the Vedic literature and they consisted of myths and legends of gods, demons, rsis, etc. According to Yāska, Itihāsa is a part of Vedic literature. 16 and he further says that while the aitihāsikas are merely people who interpret legends, <sup>17</sup> others deal with the myths. The Gopatha Brahmana states that Itihasa and Purana along with the kalpas, Brāhmanas. Upanisads. etc. form the constituent parts of the Vedic literature. 18 In the Vājasaneyi Brāhmaņopanisad, Itihāsa and Purāņa have been treated as allied to the four Vedas. 19 From all these references. it transpires that in that remote period the so-called Itihāsaveda and

<sup>10.</sup> itihāśca vedaḥ III. 4. 3. 12. purāṇaṁ vedaḥ XIII. 4. 3. 13.

<sup>11.</sup> sa hovāca ······ itihāsam purānam vedānām vedam VII. 1.2.

<sup>12.</sup> atharvāvngirasa eva madhukrta itihāsapurānam puspam CH. UP. III. 4. 1.

sāmargyajurvedastrayā atharvavedatihāsavedau ca vedah. ed. R. G. Basak. Calcutta, 1964. P. 5.

<sup>14.</sup> purāṇam itivrttam ākhyāyikodāharaṇam dharmaśāstram arthaśāstram cetitihāsaḥ. p. 7 (R. G. Basak's edition).

<sup>15.</sup> Macdonell and Keith Vedic Index, Vol. I. Delhi, 1967, p. 7.

cf. tatra brahmetihāsamiśram rmiśram gāthāmiśram bhavati.- Nirukta, IV. 6 (Bombay edition, 1847 Śaka).

<sup>17.</sup> cf. tat ko Vṛtraḥ? megha iti nairuktāh//tvaṣṭro sura ityaitihāsikāh/Nirukta, II. 16. The word 'Vṛtraḥ has been explained in various ways by our Acāryas; the Aitihāsikas identify him with the legendary demon Tvāṣṭra.

<sup>18.</sup> evam ime vedā nirmitāḥ sakalpāḥ sarahasyāḥ sabrāhmaṇāḥ sopaniṣatkāḥ sānvayākhyātāḥ sapurānāḥ sasvarāḥ sasamskārāh/etc etc.-

Gop. Brah., I. 10.

Purāṇaveda did not exist as a separate section of literature, but it is better to interpret them as a branch of learning, affiliated to the vast Vedic literature, consisting of legends, stories, etc. The theory of pañcama Veda, used perhaps, for the purpose of elevating the position of the historic and Purāṇic branch of learning to the status of the Veda, should not be taken seriously and the expression (pañcama veda) should be considered eulogistic rather than literal. <sup>20</sup> In reality, the Purāṇas as a separate division of literature must have originated in the later Vedic period.

The Vaiṣṇava view, in this respect, may be taken note of . The great Vaiṣṇavite philosopher and theologist Jīva Goswāmī holds a steadfast attitude to equate the status of the *Itihāsa* and *Purāṇa* with that of the Veda and he further maintains that of the *Itihāsa* and *Purāṇa*, the latter is much glorious. <sup>21</sup> On the evidence of the Nāradīya purāṇa, Jīva Goswāmī is of the view that *Purāṇa* is so called as it fulfils the sense of and comprises the whole body of the Veda. <sup>22</sup> This exalted glorification of the Purāṇa in general is evidently in respect to the Vaiṣṇavite Purāṇas among which the Bhāgavata Purāṇa is held superior to all (śrībhāgavatamataṁ tu sarvamatānām adhīśarūpam iti Tattvasandarbha, p. 51. para-24) and for this reason Jīva Goswāmī in his six *Sandarbhas* attempts to draw out the import of the Bhāgavata Purāṇa (tasmād evam api śrībhāgavatasyaiva sarvādhikyam—Tattva, p. 54, para 26). The Bhāgavata Purāṇa itself regards the *Itihāsa* and *Purāṇa* as the Fifth Veda <sup>23</sup>.

It has been already notified that in the early texts, the *Itihāsa* and *Purāṇa* are almost always found juxtaposed and a clear differentiation between the two has not yet been reached at. There were, however, sometimes ventures to distinguish one from the other, but to no satisfactory result. Even an eminent commentator like Sāyaṇa gives ambiguous definitions while explaining these two terms. In his commentary on the Satapatha Brāhmaṇa, (on XI. 5.6.8) he tries to define *itihāsa* as collection of cosmological myths or accounts such as 'the

The works like Ayurveda, Dhanurveda, etc. may be remembered in this connection.

<sup>21.</sup> Vedasabdenātra purāṇādidvayam api gṛḥyate /
tad evam itihāsapurāṇacicāra eva śreyāh iti siddham/
tatrāpi purāṇasyaiva garimā dṛśyate/
(Tattvasandarbha, ed. by S. Goswami, Jadavpur University, 1967, p. 25).

<sup>22.</sup> Vedārthād adhikam manye purānārtsham varānane vedā niṣṭhāḥ sarve purāne nātra samsāyah

<sup>(</sup>Ibid., p. 26, para 16)

<sup>23.</sup> itihāsapurāṇāni pañcamam vedam īśvaraḥ / sarvebhya eva vaktrebhyaḥ sasrje sarvadarśanaḥ /

universe at its conception was nothing but water': 24the Purāna, on the other hand is elucidated as containing the stories of old times, such as, the story of Pururavas and Urvasī. 25 But in the Introduction to the Rgveda, Sāyana has dealt with these two words in a different way, thus leaving one in confusion and perplexity to determine which of these definitions is to be accepted.<sup>26</sup> During the time of Patañjali, the Itihāsa and Purāna were regarded as two distinguished branches of Sanskrit literature 27. Kaiyata in his Pradīpa commentary on the Mahābhāṣya defines Itihāsa as the incidents occurred past (pūrvacaritasamkīrtanam itihāsah) and Purāna as the elucidation of the lineage of ancient sages, kings etc. (vamsādyanukīrtanam purānam). But in practical cases this differentiation lacks perfection, for, in the extant Puranic literature the elements of Itihāsa, as indicated by Kaiyata, are not difficult to trace out. The author of the Matsya Purana has taken notice of this fact and says that the Itihasas or historical components are to be found in the Purānas 28 also. Monier Williams, while dwelling on these two types of works, states that<sup>29</sup> the puranas "must not, however, be confounded with the Itihasas, which are properly the histories of heroic men, not gods, though these were afterwards deified" and the Puranas are properly "the history of the gods themselves". This differential-line also tends to become inadequate, firstly, due to the paucity of any literary work containing true historical or factual element and, secondly, for the very reason that the analysis of any of the important Puranas reveals that the dyansties of ancient kings and their heroic deeds have also sometimes been traced therein.30

 urvasyapsarāḥ purūravasam aidam Cakāma ityadīni purātanapuruṣavṛttāntapratipāda KĀNI PURĀŅAM— (IBID., p. 893).

<sup>24.</sup> apo ha vā idam agre salilam evāsītyādikam sṛṣṭipratipādakam brāhmaṇam itihāsaḥ /- (The Śatapatha Brāhmaṇa, ed. by A. Weber, Varanasi, 1964, p. 893).

<sup>26.</sup> deevāsurāḥ samyattā āsan ityādaya itihāsāh idam vā agre naiva kiñcanāsīt ityādikam jagataḥ prāgavasthām upakramya sargapratipādakam vākyajātam purāṇam (Vedabhāsyabhumikāsamgraha, ed. by Baladeva Upadhyaya, Varanasi, 1958, p. 37).

<sup>27.</sup> vākovākyam itihāsah purāņam vaidyakam iti etāvān sabdasya prayogavişayah— (Mahābhāsya, ed. by Kielhorn, Poona, 1962, p.9).

<sup>28.</sup> purānesvitihāso 'yam pathyate vedabāidbhih/-Matsya P., Ch.58. 4.

<sup>29.</sup> Indian Wisdom, Varanasi, 1963, p. 490.

<sup>30.</sup> In this connection it may be added that in spite of inclusion of various legends, the Purānas have always no true historical value. In fact, the whole course of Sanskrit literature is characterised by the lack of genuine historical sense. 'Non-statement of facts' and 'want of chronology' are the two principal factors behind the Purānas' failure of acquiring the status of actual history. In reality, the Purānic literature as well as the so-called historical work of ancient India "only knows and records that portion which interferes immediately with material events coming within the purview of its selected subjects."-A.P. Banerji Sastri

An attempt at making the real distinction between the Itihasa and Purāna is therefore, bound to reach a controversial conclusion. It seems, however, that in the earlier periods, the word 'Purana' contained the sense of both 'ancient lore' and 'traditional history'; any ancient lore or old story, whether fanciful or actual, was termed 'Purāna'. Later on, an apparent distinction seems to be emerged between 'a mythical or imaginary story' and 'a factual or historical story', the former being known as 'Purāṇa' and the latter 'Itihāsa'. Because of a lot of affinities in their contents, Itihasa and Purana are used together as Itihasa-Purana in the passages of the Atharvaveda and the Brāhmanas. When, in the old Vedic literature, the word 'Purāna' is separately used, it bears the sense of both 'Purāna' (an old myth or imaginary story) and 'Itihāsa' (a factual story); but in the same place the word 'Itihasa' is not found always to be used to signify both the senses. Hence, in that remote period, the term 'Purāna' was of a wider appellation including both the senses of Purāna and Itihāsa. It may be noted here that the Yājñavalkyasmrti mentions only Purāṇa, and not Itihās, as one of the fourteen sthānas (sources) of dharma. 31 Similarly, the Visnu Purana mentions Purana, including therein both 'Purāna' and 'Itihāsa' among the fourteen (or eighteen) Vidyās.32 Thus there evolved apparently three stages of the mutual relation of the Purāna and the Itihāsa, viz., Purāna included Itihāsa also, Purāna and Itihasa were separate types of works, and Itihasa included Purana as is evidenced in the Arthasastra of Kautilya. But afterwards, the Puranas came to be regarded as a special type of literature and looked upon as encyclopaedic works; all the subjects of human interest were included in them and for this reason they generated a great deal of interest in the mind of general people, and scholars were drawn into them by their miscellaneous subject-matter.

According to the authors of the prominent Purāṇas, every Purāṇa should deal with the pañcalakṣaṇa i.e. five topics, 33 namely, creation,

<sup>-</sup>Ancient Indian Historical Tradition-Jour. of Bombay Branch of Oriental Research Society, Vol. XIII, Part I, 1927, p. 63.

Purāṇanyāyamīmāmsādharmasāstrāngamisritāh, vedāḥ sthānāni vidyānām dharmasya ca caturdasa. (Yājñ.,1.3) and also — yato vedāḥ purānāni vidyopaniṣadas tathā, slokāḥ sūtraṇi bhāṣyāṇi yacca Kiñcana vānmayam, (Yājñ.; III. 189).

<sup>32.</sup> angāni caturo vedā mīmāmsā nyāyavistaraḥ, purāṇam dharmasāstrañca vidyā hyetāscaturdasa, (Visṇu P., III. 6. 28).

<sup>33.</sup> Sargasca pratisargasca vamso manvantarāņi ca, vamsānucaritam ceti purāṇam pañcalakṣaṇam, (Vāyu Purāṇa, IV. 10; cf. Viṣṇu Purāṇa, VI. 8. 2.).

destruction, re-creation, genealogy of the gods and rsis, periods of the Manus and history of royal dynasties. But none of the existing Purānas does accept this scheme as an ideal one and the five topics form only the general contents of the Puranas. In fact almost all the Puranas contain much more than what is prescribed in the pancalaksana, while some Purānas only touch upon these subjects, and deal with quite different topics. It appears that the Puranas originally conformed to the said definition, but subsequent additions and alterations eked out scope of the definition to such an extent that the "Pañcalakṣaṇa became more a theory than an actual fact."34

Some scholars<sup>35</sup> are of the opinion that the Purāṇas, which in preliminary stage were in floating condition, took literary shape during the rule of the Guptas in the period under 4th and 6th centuries A.D. and afterwards they probably underwent more or less modification. But to confine the period of arrangement of the huge number of Puranas within two ro three centuries is not quite reasonable. It has been shown by some scholars that of the eighteen Mahāpurāṇas as well as of eighteen Upapurāņas, the Vāyu, Matsys, Mārkaņdeyea, Viṣṇu and Viṣṇudharmottara or at least several of their chapters came to be finally shaped during the rule of the Guptas. Also in the period after the erosion of the Gupta glory, the Puranas increased in their size with interpolations. The geographical as well as dynastic lists have been, at intervals, moderated and brought up to date, for, the foreign invaders of different periods are seen to have been occasionally referred to in the Purāṇas. Thus we can trace in the Puranas the lists of the invaders ranging from the Yavanas, Śakas and Pahlavas who came into India in the 2nd and 1st centuries B.C. to the Hūṇa chiefs who began to molest the peace under the Gupta rule from the end of the fifth century A. D.

<sup>34.</sup> V.R.R. Dikshitar - "The Purāṇas - A Study", Indian Historical Quarterly, Vol. VIII, 1932, p. 751.

<sup>35.</sup> Pargiter - Jour. of Royal Asiatic Society, 1912, p. 248; Keith - Ibid., 1914, p. 740; Ibid., 1915, p. 331.

# RECONCILIATION OF SIDDHĀNTAJYOTIŞA AND PAURĀŅIKAJYOTIŞA

By

#### N. GANGADHARA

[ पुराणेषु ज्योतिश्शास्त्रसंबद्धप्रकरणेषु भूमेराकाशस्य च परिमाणविषये चन्द्रशृङ्गो न्नितिवषये च विवरणं प्राप्यते । इदं दृश्यते यिददं विवरणं सूर्यसिद्धान्तादि-ज्योतिश्शास्त्र-ग्रन्थानां विवरणेन न भजते साम्यम् । इदं प्रतीयते यत् ज्योतिश्शास्त्रविज्ञानां प्राचीनाचार्याणां दृष्टिरिप एषु वैषम्यभाजेषु विवरणेषु जाता । अतस्तैः अस्य समाधानस्य प्रयासो विहितः । एतादृशग्रन्थेषु नीलकण्ठचतुर्धरकृतं सौरपौराणिकमतसमर्थनस्म, दामोदरकृतः गोलादेशः, अनन्तदेवगुर्जरकृतः भुवनकोशः इत्यादिग्रन्थाः प्राप्यन्ते । एतादशग्रन्थानां विवेचनं क्रमेण विद्वान् लेखक उपक्रमते । अस्मिन् निबेन्धे सौरपौराणिकमतसमर्थनग्रन्थस्य परिचयः प्रदत्तः । ]

We find in the *Purāṇas* certain view-points relating to the extent of the sky and the earth and the elevation of the horn of the moon etc. in the section devoted to *jyotiṣa* differing from those expressed in the standard *jyotiṣa* treatises such as the *Sūryasiddhānta*. This has attracted the attention of ancient writers conversant with these different branches of learning. We notice from the catalogue of manuscripts some titles suggestive of the attempts made by these scholars to reconciliate the views expressed in the Purāṇas. We come across titles such as Saurapaurāṇikamatasamarthana <sup>1</sup> ascribed to Nīlakaṇṭha Caturdhara, Golādesa <sup>2</sup> (or Goloddeśa <sup>3</sup>) ascribed to Dāmodara, Bhuvanakośa <sup>4</sup> ascribed to Gurjara Ananta, Bhāgavatajyotiṣṣātrayorbhūgolakhagolavirodhaparihāra, <sup>5</sup> Bhūgolaviṣaya, <sup>6</sup> Bhūgolanirṇaya, <sup>7</sup> Bhūgolapramāṇa <sup>8</sup> etc. Among these some of them are noticed in handlists from

BBRAS. 298. I 0.2885. RASB. IV. 3094. The abbreviations are as given in the New Catalogus Catalogorum.

Des. Cat. Of mss. in the Sarasvati Bhavan Library, (Sampurnanand) Varanaseya Sanskrit University Volume IX. 35225; Brhatsucipattra Catalogue Pt. I. nos. 1167 and 316, Katmandu.

<sup>3.</sup> Noticed in the Nepal I. p165 and II. p. 187.

<sup>4.</sup> BORI. 712 of 1883-84.

<sup>5.</sup> Peters. IV. 36.

<sup>6.</sup> MT. 4798.

<sup>7.</sup> MD. 13465. 13466 (both with C.).

<sup>8.</sup> MD. 15977.

which we do not get any information about the nature of the works or about their authors. I am collecting transcripts of other works. I intend dealing with them serially in the Purana Bulletin. In this issue I intend describing details of Saurapaurānikamatasamarthana.

This work is in metrical form cosisting of eighteen verses composed in the Śikhariṇī metre accompanied by anonymous commentary. There are three manuscripts of the work, containing the text as well as its commentary. A critical edition of the text and its commentary together with an English translation will be presented in due course. One of the manuscripts of this work has been noticed under the title Bhuvanakośa (RASB IV. 3094). It is probably due to the opening lines of the commentary which read पौराणिकज्योतिषिकमतयोभ्वनकोशे विरोधसमाधानं वक्तुं प्रतिजानीते । The readings in all the three manuscripts of the work are identical.

#### The author and his other works:

Nīlakaṇṭha Caturdhara, the author of this work, is the same as the well-known commentator of the Mahābhārata and flourished in the 17th century. He was the eldest son of Govinda Caturdhara and Phullāmbikā and belonged to the Gautama gotra. He was a native of the Kūrparagrāma on the banks of the river Godāvarī. The place has been identified as the modern Konpar, to the west of the river Godāvarī, near the temples of Śukreśvara and Kaceśvara in Maharashtra. He is known to have composed the following works:

- C. Gaņapatibhāvadīpikā on Gaņeśagītā. 9 Ptd.
- C. Mantraśārīraka on Brahmasūtras. 10
- C. Rahasyaprakāśikā on Mantrakāśīkhanda,<sup>11</sup> on mantras pertaining to tīrthas and deities at Kāśī.
- C. on Mantrabhāgavata. 12
- C Mantrarahsyaprakāśa on Mantrarāmāyaņa. 13
- C. Mantraśārīraka probably same as the C. on Brahmasūtra. 14
- C. Bhāratabhāvadīpikā on Mahābhārata. 15
- C. on Ratnatrayaparīkṣā. 16

<sup>9.</sup> Ānandāśrama 52.

<sup>10.</sup> PUL. II. p. 50 (2 mss.)

<sup>11.</sup> RASB. II. 181

<sup>12.</sup> Adyar II. p. 196b. Baroda 13034. BORI. D. IX. ii.731.

<sup>13.</sup> Hpr. III. 216. IO. 1798. Mysore D. I. 567. RASB. II. 179-80.

<sup>14.</sup> K. 126.

<sup>15.</sup> IO. 3198-3223, 3229, 6491-93,

<sup>16.</sup> BORI. 585 of 1886-92. BORI. D. IX. ii 812. Weber 406 (Santsujātīya).

- C. on Rudrasārasangraha. 17
- Vidhurādhānavicāra. śr. pr. 18
- Vedantakataka. 19
- C. on Śivatāndavatantra. 20
- Sattantrīsāra. 21
- C. on Hariyamsa. 22

He is stated to have migrated to Vārāṇasī later on.<sup>23</sup>

One of his works, Rudramīmāmsā, a commentary on the Rudrasārasangraha, which investigates the meaning of Kṛṣṇa Yajurveda Kāṇḍa 4 Praśna 5, has a verse at the end mentioning the names of his teachers in the different branches of learning as well as the subjects taught by them. It appears that none of his other works gives a complete list of all these names. he learned the Vedas from Gopāla, religious instruction relating to the worship of Dakṣiṇāmūrti from Śiva, the Vedānta from Lakṣmaṇārya, the rules governing the performance of sacrificial rites from Tīrthanārāyaṇa, dialectics from Dhīreśa, Yoga from Polagaṇgādhara and Śrauta from Cintāmaṇi. He mentions one Uttamaślokatīrtha also as a teacher. We do not find any other reference to these teachers. He professes himself to be proficient in grammar, mīmārissā and dialectics.

## A brief summary of the contents of the work:

The author makes obeisance to the sage Kṛṣṇa Dvaipāyana in the opening verse of the work and resolves to reconcile the difference in the view-points relating to the extent of the sky and the earth and the elevation of the horn of the moon as expressed in the Paurāṇikajyotiṣa with those of the Siddhāntajyotiṣa without doing harm to the views of the former. The subsequent two verses point out the difference in the views relating to the extent of the earth and reconcile the different views. Similarly he points out the difference in views relating to the breadth of Bhāratavarṣa and explains the same in the subsequent two verses. The location of the stars between the earth and the firmament, the term viṣuvat (vernal and autumnal equinoxes) and the relative positions of the planets are described subsequently. The pole-star is pointed out as the main support of the solar

<sup>17.</sup> MT. 2070. Ujjain Latest Additions 452. Viśvabharati 1743.

<sup>18.</sup> Baroda 10592(d).

<sup>19.</sup> Baroda 12235. BORI. 348 of 1899-1915. IO. 2401. 2402.

RASB. VIII. A. 5968.
 Hall p. 165. K. 250.

<sup>22.</sup> Skt. Coll. Ben. 1897-1901, p. 37 (no. 118).

See NCC X. p. 171 and P. K. Gode, Studies in Indian Literary History II. pp. 476 ff and III. p. 53; Hall's Bibliography p. 154.

bodies. The apparent movement of the galaxy is explained in the subsequent verse. The author then explains the reason for the elongation and diminution of the day and night in the different seasons. The subsequent verses point out how the pole-star governs the movment of the Sun and causes the change in the duration of the day. Then the occurrence of the Solar and Lunar eclipses is explained and the phases of the moon are accounted for. The next verse states that although the Siddhāntins follow the views of the Paurāṇikas, they conceive the earth as a globe and the galaxy as a cage for the purpose of calculations. In the last two verses he points out the difficulty in accepting the views of the Siddhāntins and concludes that the views of the Paurāṇikas alone hold good, whereas the views of the Siddhāntins are only for the sake of calculation.

Although the author resolves to reconcile the two views, we find him upholding the Paurāṇikas' view. From the list of his works already cited we find that this is the only work of this author on this subject. There are no indications to decide whether this is an independent work or forms part of a bigger work. We have to surmise that this is a short tract from the statement that the *Prakaraṇa* dealing with the reconciliation of the views of the *Siddhānta* and the *Purāṇas* has ended. <sup>24</sup>

We do not find any information about the commentator. He quotes passages from the *Viṣṇuprāṇa*, *Matsyapurāṇa*, *Bhāgavatapurāṇa* and the *Mahābhārata* in support of the statements made by Nīlakaṇṭha.

\* \* \*

<sup>24.</sup> Varanaseya Sanskrit University Library.

**Obituary** 

#### DR. RAM SHANKAR BHATTACHARYA

Dr. Ram Shankar Bhattacharya an eminent Sanskrit scholar breathed his last in Kashi on June 5, 1996.

Dr. Bhattacharya was a renowned authority on Sanskrit Grammar, Philosophy and Purāṇa-Itihāsa, but his knowledge about other branches of Sanskrit studies was also deep and broad. He had equal command over the four languages Hindi, Bengali, Sanskrit and English and he contributed scholarly essays on various topics in all these languages. By his death a vacuum has been created in the field of scholarship in all these areas. Dr. Ram Shankar Bhattacharya was born in a renowned family of Sanskrit scholars. His grand father Sri Raja Ram Bhattacharya was a famous grammarian of Bengal. Dr. Bhattacharya's father was Sri Pasupati Bhattacharya.

Dr. Bhattacharya had studied Sanskrit Grammar in the classical tradition from Gurus. For the deep study and training in research methodology in Sāṅkhya philosophy he studied under a distinguished scholar staying during the course of his studies in Kāpila Matha in Bengal. His deep knowledge in other aspects of Sanskrit studies were acquired through self-study. His early studies were carried out in Lucknow but his higher studies were performed in Varanasi in association with celebrated scholars. He was initiated into research through his association with eminent authorities e. g. Maha Mahopadhyaya Pt. Gopinath Kaviraj, Professor Vasudeo Sharan Agrawal and Dr. Mangal Deva Shastri.

Dr. Bhattarcharya joined the All India Kashiraja Trust soon after its inception as a Research Assistant in its Purāṇa Department. He started the collection of topics described and discussed in the the Mahāpurāṇas and published Subjuect Indices of the Vāmana and Kūrma Purāṇas, He earned the Ph. D. Degree of the Agra University under the supervision of Dr. Mangal Deva Shastri on the subject matters pertaining to the Veda in the Purāṇas. His thesis was published as a monoghaph by the Hindi Sahitya Sammelan.

Aften serving the All India Kashiraja Trust for some years Dr. Bhattacharya joind the Varanaseya Sanskrit University as a Research Assistant. In addition to his research, he also taught Sanskrit language to foreign students. He resigned from the service of the Sanskrit University after a few years and took up study, research and writing as an independent person. He worked as a post Doctoral Fellow of the Divinity

college of the Harward University, U.S.A. during 1970. Since 1973. Dr. Bhattacharya was associated with the Encyclopedia of Indian philosophy published by the Princeton University. He was a prolific contributor to this Encyclopedia. He authored many books and the number of his articles written in Hindi, English, Sanskrit and Bengali would be several hundreds.

He was assigned the responsibility of editing the Journal Purāṇa after the death of Sri Anand Swarup Gupta and looked after this work till the last moments of his life. In addition to editing, each issue, also contained at least one essay authored by Him. During the last days of his life he made the Theosophical Society as his place of residence and also looked after the societies library as its president, 'Dr. Bhattacharya was honoured widely for his erudition. The U.P. Sanskrit Academy honoured him with its special prize of Rs 25,000/-. Most of the research journals of the India dealing with oriental learning published his research articles.

In addition to being a scholar of repute, Dr. Bhattacharya was a forthright and self respecting person, He was not willing to tolerate any thing which was contrary to his selfesteem. This was the reason for his not serving for long in any service. This required him to face financial uncertainty and insecurity all the life but he did not compromise with his principles. He was capable of detecting errors and inconsistencies even in the works of the greatest of scholars and he would not desist from referring critically to these lapses.

In Dr. Bhattacharyas death the field of Sanskrit and oriental studies in general and of grammar, philosophy and Puranic history in particular, have lost a great protagonist. This void will be difficult to fill. The Purāna Department of the All-India Kashiraj Trust, with which he was associated since its very inception will specially feel his absence.

Dr. Bhattacharya has written a large number of books. Some of his works are as follows:

- 1. योगसूत्र की भूमिका 2. पाणिनीय व्याकरण का अनुशीलन, 3. पुराणगत वेदविषयक सामग्रीका समीक्षात्मक अध्ययन, 4. इतिहासपुराण का अनुशीलन 5. निद्रा या सुषुप्ति 6. तन्मात्र तथा विश्व का मनोमय मूल.
- · The number books edited by him is still larger. Some of them are as follows,
- 1. सांख्यतत्त्वकौमुदी, 2. क्षीरतरिङ्गणी 3. पातञ्जलयोगदर्शनम् 4. योगसूत्र 5. सांख्यसूत्र 6. सांख्यसार 7. योगसारावली, 8. त्रिकाण्डकोष, 9. गरुड पुराण, 10 कूर्मपुराण etc.

May his soul rest in peace.

### ACTIVITIES OF THE ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST

(July 1996-December 1996)

#### GARUDA PURĀNA WORK

During the period the printing of the critical edition continued. First twenty chapters of the *Guruḍa Purāṇa* are composed and proof of it is being corrected. Further chapters are ready for press. Work on appendices of the critical edition is also in progress.

### WORK ON UNPUBLISHED PURĀNA MANUSCRIPTS

The work of critically editing the Vāsiṣṭha Linga Purāṇa is completed. This edition is based on three manuscripts of the text preserved in the Saraswati Bhandar Library of Maharaja Benares. First five chapters (40 pages) were published in the previous issue. Further Forty pages are included in this issue.

#### VISITORS TO THE PURĀNA DEPARTMENT

During the period following scholars visited the Purāṇa Department.

- 1. Mr. Leah Renold -15804 Wild wood Tract, Texas 15.8.96.
- 2. Sri Ashokan Purna Thukara, Trisur, Keral, 27.12.96.
- 3. Harischandra Ranapukhares, Gulberga. 27.12.96.
- 4. D. K. Gosani, Nagpur 27.12.96.
- 5. Dr. P.M. Unnikrishnana, Kaladi, Keral 27.12.96.
- 6. Dr. S. D. Terur, Gulberga 27.12.96.
- 7. Dr. Shekhar Datt Sharma 30.12.96.

These scholars highly praised the merits of the work done by the Purāṇa Deptt of the All-India Kashiraj Trust.

### Purāņa Gostīhi.

This year Vyāsa Pūrṇimā celebration and Purāṇa Goṣṭhī was held on 29th July, 1996 at Shivala Palace of the Trust under the Chairmanship of His Highness Kashinaresh Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh. Pt. Ganapati Shukla recited the Mañgalācaraṇa and verses in praise of sage Vyāsa. Prof. V. Venkatachalam, Chief editor of Purāṇa Bulletin presented the Vyāsa Pūrṇimā number of Purāṇa Bulletin to His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh. Dr. Ganga Sagar Rai incharge of the Purāṇa Deptt. gave the description of the contents of the both issues of the Purāṇa Bulletin. He also informed the scholars about the work done in the year by the Purāṇa Deptt. On this occasion Prof. Kamalesh Datt Tripathi emphasised the need of publishing the works done on Purāṇas in Hindi and other languages. Prof. Vishwanath Shastri Datar said that due

weightage should be given to traditional interpretation of the Purāṇas. Prof. Rewa Prasad Dwivedi spoke about the importance of the Alankāra Śāstra in the study of Sāhitya. Seniormost centarian scholar Prof. Baladeva Upadhyaya said that Sage Vyāa divided the Vedas and made them accessible for the Vedic scholars. By the composition of the Purāṇas and Mahābhārata he propogated the Vedic knowledge to the common folk. A real teacher or Guru is he who imparts the knowledge of Vedas to his pupil. Thus Vyāsa was a true Guru who taught the Vedic knowledge to the masses through epics and the Purāṇas. Prof. V. Venkatachalam suggested that the work of critical edition and translation of Purāṇas should be carried out by more than one set of scholars so that the work may be completed in a shorter period. For this, funds should be made available and scholars should be attracted for the work.

At the end his Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh expressed his thanks to the scholars for their co-operation in the Purāna works.

Prasad was distributed and tea was served to the scholars.

#### RĀMALĪLĀ

The World famous Rāmalīlā of Ramnagar was celebrated this year from September 26 to October 26, 1996. (from Ananta Caturdaśī to Āśvina Pūrṇimā). The number of visitors to Rāmalīlā is increasing every year and thousands of visitors attend the Rāmalīlā every day. Nemis (regular visitors), saints and devotees were as usual present in the Rāmalīlā. Free provisions were supplied to the saints for the whole Rāmalīlā period. A good number of foreign visitors and scholars were also present in Rāmalīlā.His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh and Yuvaraja Sri Anant Narain Singh attended the Rāmalīlā every day.

#### RĀSALĪLĀ

This year the Rāsalīlā was performed in Prasiddha Garden from 17 August to 28 August 1996 (Śrāvaṇa śukļa Dvitīyā to Pūrṇimā). The Rāsalīlā was enacted by Rāsa Maṇḍalī of Vrindavan. His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh and Yuvaraja Sri Anant Narain Singh were always present during the Rāsalīlā. The tenth Skandha of Bhāgavata Mahāpurāṇa and Rādhā Sahasranāma was recited by Sri Ganapati Shukla and Dr. Raja Ram Shukla on the Rāsalīlā ground daily, The Rādhā sahasranāma was recited daily before and after the Bhāgavata recitation.

### **ACTIVITIES OF THE SISTER TRUSTS**

# 1. Maharaja Benares Vidya Mandir Trust MUSEUM

The museum run by the Trust attracts visitors from all over the world. The collection of old carts, automobiles, palanquins, elephant-howdas, textiles, arms, ivory carvings, Benares brass-ware are the special exhibits in this museum. The picutre gallery depicting the various episodes of the famous Ramnagar Rāmalīlā is also a major attraction to visitors from India and especially to theatre students from abroad. The "Dharmaghadi", a unique piece of craftsmanship is a clock showing time of the day, dates according to the Hindu and the Gregorian calendars, data on division of the day into the zodiacal signs, phase of the moon, time of sun-set and sun-rise. This is one of the highlights of the museum.

The number of visitors of the musuem is increasing with the passage of every year.

Among the visitors of the museum the following distinguished dignitaries signed the "Visitors' Book":

- Sri B. P. Singh, I. A. S.,
   Secretary to the Government of India, Department of Culture –13 April 1996.
- His Excellency Mr. Frank M. Wisner, Ambassador of the United States of America in India - 15 April 1996.

He wrote: you were gracious to invite me. I am delighted to have come even if it took a year. You have made it possible to appreciate the superb history and culture of your family and land.

Mrs C. L. Wisner - I can only add to the above. With my many thanks for your warm hospitality.

### WALL PAINTING COMPETITION

On Nov 27, 1996 a competition for painting the outer walls of the Maharaja Benares Vidyamandir Trust was organised. Local potters participated in the competition and made religions and social pictures on the walls. First three potters got special prizes and others got consolation prizes

## 2. MAHARAJA KASHINARESH DHARMA KARYA NIDHI

Under the patronage of this Trust all religionus activitis were performed during the year. All the educational institutions run by this Trust are making steady progress.

# PRESIDENT DR. SHANKAR DAYAL SHARMA'S VISIT TO FORT, RAMNAGAR:

On 22 August 1996, the President of India, Dr Shankar Dayal Sharma accompanied by the First Lady Srimati Vimala Sharma attended a reception hosted by His Highness Maharaja Dr Vibhuti Narain Singh at the Ramnagar Fort. His Excellency Sri Romesh Bhandari, Governor of Uttar Pradesh and all officials of the District Administration were present on the occasion. The President landed in Ramnagar at the PAC helipad and drove down to the Fort accepting the greetings of the local populace who had lined the one kilometre route in large numbers. After having tea with His Highness and Yuvraj Anant Narain Singh, the President and First lady were shown rare manuscripts of the Saraswati Bhandar. A complete set of publications brought out by the All-India Kashiraj Trust was presented to the President by His Highness. His Highness accompanied the President in the Presidential helicopter to the Babatpur Airport and saw him off.

\*\*\*

# सर्वभारतीय काशिराजन्यासस्य कार्यविवरणम्

(जुलाई १९९६-दिसम्बर १९९६)

# गरुडपुराणकार्यम्

गरुडपुराणस्य मुद्रणकार्यं प्रचरति । प्रारम्भतः विंशाध्यायाः मुद्रणप्रिकयायां वर्तन्ते येषां मुद्रणसंशोधनं क्रियमाणं वर्तते । अग्रिमाध्यायाः मुद्रणार्थं सन्ति प्रस्तुताः । परिशिष्ट-निमार्णकार्यमपि प्रचरति ।

## अप्रकाशितपुराणहस्तलेखानां प्रकाशनकार्यम्

विसष्ठिलङ्गपुराणस्य पाठसमीक्षितसंस्करणस्य पाठसम्पादनकार्यं संपूर्णप्रायं वर्तते । इदं संस्करणं काशिमहाराजानां सरस्वती-भण्डारपुस्तकालये संरक्षितहस्तलेखत्रयेषु आधृत-मिस्त । प्रथम-पञ्चाध्यायाः (४० पृष्ठानि) प्रकाशिता जाताः अग्रिमाः केचनाध्यायाः अस्मिन् अङ्के मुद्रिताः सन्ति ।

## पुराणविभागे आगता विद्वांसः

अस्मिन् अवधौ अधोनिर्दिष्टा विद्वांसः पुराणविभागं द्रष्टुं समागताः ।

| 9. श्री लीह रेनाल्ड, टेक्सास-              | १५.८.९६ दिनाङ्के । |
|--------------------------------------------|--------------------|
| २. श्री अशोकन पूर्ण ठुकरे-त्रिशूर, केरल-   | २९.१२.९६ दिनाङ्के  |
| ३. श्री हरिश्चन्द्र रानापुखटेस्, गुलबर्गा- | २९.१२.९६ दिनाङ्के  |
| ४. श्री डी. के. गोसानी, नागपुर-            | २९.१२.९६ दिनाङ्के  |
| ५. डा. पी. एम. उन्नीकृष्णन् कालडी, केरल-   | २९.१२.९६ दिनाङ्के  |
| ६. डा. एस. डी. तेरुर, गुलबर्गा-            | २९.१२. ९६ दिनाङ्के |
| ७. डा. शंकरदत्तशर्मा-                      | ३०,१२.९६ दिनाङ्के  |
|                                            |                    |

एभिर्विद्वद्भिः पुराणकार्यस्य गुणवत्ता महत्ता च प्रशंसिता ।

# पुराणगोष्ठी

अस्मिन् वर्षे व्यासोत्सवः पुराणगोष्ठी च २९ जुलाई १९९६ दिनाङ्के तत्रभवतां काशिराजानां डा. विभूतिनारायणसिंहशर्मदेवानामध्यक्षतायां न्यासस्य शिवालाभवने संपन्ना । पण्डितगणपतिशुक्लेन मङ्गलाचरणं व्यासवन्दना च कृता । 'पुराणम्' पत्रिकायाः प्रधानसंपादकेन प्रो. वेङ्कटाचलम् महोदयेन 'पुराणम्' पत्रिकायाः व्यासपूर्णिमाङ्कः न्यासाध्यक्षेम्य डा. विभूतिनारायणसिंहशर्मदेवेभ्यः समर्पितः । पुराणविभागस्य कार्यवाहेन

डा. गङ्गासागररायमहोदयेन प्रकाशितनिबन्धानां परिचयः प्रदत्तः पुराणिवभागेनास्मिन् वर्षे कृतस्य कार्यस्यापि विवरणं प्रस्तुतम् । अस्मिन् अवसरे प्रो. कमलेशदत्तित्रिपाठिमहोदयेन प्रतिपादितं यत् हिन्दीभाषायामन्यभारतीयभाषासु च कृतस्य कार्यस्य प्रकाशनं भवितुमर्हित । प्रो. रेवाप्रसादिद्ववेदिमहोदयेन साहित्ये अलङ्कारसंप्रदायस्य महत्त्वं प्रतिपादितम् । पं. विश्वनाथशास्त्रिदातारमहोदयेन कथितं यत् पुराणाध्ययने संप्रदायागतसिद्धान्तानामिप महत्त्वं वर्तते । वरिष्ठतमेन प्राच्यविद्याविदुषा आचार्यबल्देव उपाध्यायेन कथितं यत् महर्षिणा व्यासेन वेदविदुषामुपकारार्थं वेदा व्यस्ताः । सर्वलोकोपकाराय तेन महर्षिणा वेदतत्त्वप्रचारार्थं पुराणानां महाभारतस्य च रचना कृता । स एव यथार्थरूपेण गुरुर्यः शिष्येभ्यो वेदज्ञानं प्रददाति । इत्थं व्यास एव यथार्थो गुरुर्येन सर्वेभ्यो वेदज्ञानं सुलभं कृतम् । प्रो. वेङ्कटाचलम्महोदयेन कथितं यत् पुराणानां पाठसमीक्षितसंस्करणानाम् अनुवादसंस्करणानां च शीद्रप्रकाशनार्थं अधिकजनानां प्रचुरधनस्य च आवश्यकता वर्तते । समाप्तौ तत्रभवद्धिः काशिनरेशैः समागतिवद्वद्म्यस्तेषां सहयोगाय धन्यवादो वितरितः ।

सामाप्तौ प्रसादवितरणम् अल्पाहारप्रदानञ्च जातम् ।

# रामलीला

अस्मिन् वर्षे रामनगरस्य विश्वविश्रुता रामलीला २६ सितम्बर १९९६ दिनाङ्कमारभ्य (अनन्त-चतुर्दशी) २६ अक्टूबर १९९६ दिनाङ्कं (आश्विन-पूर्णिमा) यावत् संपन्ना । रामलीलाप्रेक्षकाणां संख्या प्रतिवर्षं वर्धमाना वर्तते । प्रत्यहं सहस्रशो जना रामलीलां दृष्टवन्तः । नियमितद्रष्टारोः (नेमी), साधवो भक्ताश्च पूर्ववदेव रामलीलावलोकनं कृतवन्तः । मासपर्यन्तं रामलीलायामागतेभ्यः साधुभ्यः भोजनसामग्री निःशुल्का प्रदत्ता । रामलीलायां वैदेशिकदर्शकाणां शोधछात्राणामिप संख्या पर्याप्ता आसीत् । प्रत्यहं तत्रभवन्तः काशिनरेशा महाराजा डा. विभूतिनारायणसिंहशर्मदेवा युवराजा श्री अनन्तनारायणसिंहमहोदयाश्च रामलीलायामुपस्थिता आसन् ।

## रासलीला

अस्मिन् वर्षे रासलीला 'प्रसिद्ध' नामके उद्याने १७ अगस्त १९९६ दिनाङ्कमारभ्य २८ अगस्त १९९६ दिनाङ्कं यावत् (श्रावणशुक्लद्वितीयातिथिमारभ्य पूर्णिमापर्यन्तं) संपन्ना । महाराजा डा. विभूतिनारायसिंहशर्मादेवाः युवराजाः श्री अनन्तनारायणसिंह-महोदयाश्च रासलीलावसरे प्रत्यहमुपस्थिता आसन् । श्रीगणपतिशुक्लशास्त्रिणा डा. राजारामशुक्लशास्त्रिणा च रासलीलादिनेषु रासलीलाभूमौ श्रीमद्भागवतपुराणस्य दशमस्कन्धस्य राधासहस्रनाम्नां च पारायणं कृतम् । भागव्रतपुराणस्य पाठः राधासहस्रनामपाठेन संपुटितः आसीत् ।

# सहयोगिन्यासानां कार्यविरणम्

# १. महाराज बनारस विद्यामन्दिरन्यासः

## संग्रहालयः

महाराजबनारस विद्यामन्दिर न्यासेन संचालितं संग्रहालयं द्रष्टुं समग्रविश्वत आगच्छन्ति जनाः । प्राचीनशकटानां, स्वचालितयानानां, शिविकानां, हस्तिप्रच्छदानां (हौदा इति भाषायां), वस्त्राणां, शस्त्राणां, हस्तिदन्तनिर्मितवस्तूनां, बनारस-पित्तलकार्याणां च संग्रहः अस्य संग्रहालयस्य वैशिष्ट्यमस्ति । रामनगरस्य विश्रुताया रामलीलाया चित्राणां प्रदर्शनमपि भारतीयपर्यटकानां कृते विशेषतो रङ्गमञ्चविषयकाध्ययने संलग्नानां भारतीय-वैदेशिकछात्राणां च कृते आकर्षणमस्ति । शिल्पस्य विशिष्टतमा प्रसूतिर्धर्मघटी, यस्यां भारतीयपाश्चात्योभयविधदिनाङ्कस्य प्रदर्शनं, ज्योतिश्शास्त्रीयग्रहाणां प्रदर्शनं, चंद्रकलायाः प्रदर्शनं, सूर्योदयकालस्य सूर्यास्तकालस्य च प्रदर्शनं वर्तते—विशिष्टाकर्षणभूता वर्तते । कालपर्यायेण दर्शकानां संख्या वर्धमानाऽस्ति प्रतिवर्षम् ।

दर्शकेषु अधोनिर्दिष्टा विशिष्टा दर्शकाः स्वहस्ताक्षरं दर्शकपुस्तके विहितवन्तः

- 9. श्री बी. पी. सिंहः आई. ए. एस.-भारतशासनस्य संस्कृतिविभागस्य सचिवः 93 अप्रैल १९९६ दिनाङ्के
- २. माननीयः श्री फ्रैंक एम. वाइजनर महोदयः—अमेरिका देशस्य भारतस्थितः राजदूतः १५ अप्रैल १९९६ दिनाङ्के । तेन लिखितम्—भवान् कृपया माम् निमन्त्रयामास । यद्यप्यहं एकवर्षानन्तरमागतोऽस्मि तथापि प्रमुदितोऽस्मि ! भवान् स्वपरिवारस्य भूमेश्च महत्प्रशस्तेतिहासस्य प्रशंसनं सुलभं कृतवान् । श्रीमती सी. एल. वाइजनर महोदया— अहम् उपरिनिर्दिष्टे मते इदं युनज्मि-भवताम् अतिशोभनातिथिसत्कारकृते अनेकधन्यवादाः ।

## भित्तिचित्रप्रतियोगिता

२७ नवम्बर १९९६ दिनाङ्के कुम्भकाराणां कृते भित्तिचित्रप्रतियोगिता आयोजिता आसीत् । महाराजबनारस विद्यामन्दिरन्यासस्य बाह्यभित्रिषु कुम्भकारैः धार्मिकाणि सामाजिकानि च चित्राणि विरचितानि । विजेतृकुम्भकारेभ्यः पुरस्काराः प्रदत्ताः । शेषेभ्यः सान्त्वनापुरस्काराश्च प्रदत्ताः ।

## २. महाराजकाशिराजधर्मकार्यनिधिः

न्यासेनानेन वर्षपर्यन्तं धार्मिककृत्यानां सम्पादनं सञ्चालनं च क्रियते । अनेन न्यासेन रू सञ्चालितानि विद्यासंस्थानानि अनुदिनं वर्धमानानि सन्ति ।

## राष्ट्रपतेः डा. शङ्करदयालशर्मणः रामनगरदुर्गे स्वागतम्

२२ अगस्त १९९६ दिनाङ्के तत्रभवता काशिराजेन डा. विभूतिनारायण-सिंहमहोदयेन आयोजिते सभाजनसत्कारे भारतदेशस्य राष्ट्रपितः महामिहम डा. शङ्करदयालशर्ममहोदयः स्वधर्मपत्या श्रीमत्या विमलादेवीशर्ममहोदयया सह सिम्मिलतः । अस्मिन् अवसरे उत्तरप्रदेशस्य राज्यपालः महामिहम श्रीरोमेश भण्डारि-महोदयः जनपदस्य अधिकारिणश्च उपस्थिता आसन् । रामनगरस्थित पी. ए. सी. क्षेत्रे राष्ट्रपितमहोदयः हेलीकाप्टरयानादवातरत् ततो रामनगरदुर्गमगच्छत् । मार्गे उपस्थितानां बहुसंख्यकजनानां स्वागतं स्वीकुर्वन् राष्ट्रपितः दुर्गमगच्छत् । दुर्गे महाराजेन युवराजेन च सह चायपानानन्तरं काशिराजेन राष्ट्रपतये तस्य धर्मपन्त्ये च महाराजस्य सरस्वती भण्डार पुस्तकालयस्य दुर्लभाः हस्तलेखाः प्रदर्शिताः । राष्ट्रपतये सर्वभारतीयकाशिराजन्यासेन प्रकाशिताः सर्वे ग्रन्था उपहारीकृताः । सभाजनसत्कारानन्तरं तत्रभवान् काशिनरेशः राष्ट्रपितना सह राष्ट्रपतेः हेलीकाप्टरयानेन 'बाबतपुर वायुयानावतरण' स्थानं गतस्तत्र राष्ट्रपितें वायुयानेन दिल्लीं प्रित प्रस्थापयामास ।

आर्द्रौ तु प्रकृतिं विद्यात् प्रकृतिं वधनं विदुः । प्रकृतेस्त प्रहाणार्थे भस्मना स्नानमिष्यते ॥ ४० ॥ अहो मोहस्य माहात्म्यं मया वक्तुं न शक्यते । यन्नरो भरमसुपायं त्यक्त्वाऽन्यत्र विचेष्टते ॥ ४१ ॥ बहुनोक्तेन किं भस्मधारणं योगसाधनम् । नित्ययुक्तस्य ज्ञानमुत्पद्यतेऽचिरात् ॥ ४२ ॥ भस्मना पातकान्मुक्तो भविष्यति न संशयः। पातकी भस्मना सद्रशं ब्रह्मनु नास्ति लोकत्रयेष्यपि ॥ ४३ ॥ रक्षार्थं मङ्गलार्थं च पवित्रार्थं मया पुरा। भस्म दृष्ट्वा मुने वेदे दत्तं देव्यै प्रियेण तु ॥ ४४ ॥ जानाति यो मां परभरमूकपं **मुनेऽग्निहोत्रादिसमुद्धवं** च। मामेव मन्त्रेण दधाति गौणं सत्याति मुक्तिं परविद्ययेव ॥ ४५ ॥

इत्युपपुराणे वासिष्ठलिङ्गे पञ्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

४०. -a) दे $_3$  आर्द्र (→आर्द्रां). -b) दे $_2$  वंधनं (→वधनं). -c) दे $_1$  महार्णार्थं (→प्रहाणार्थे)

४९. —a) दे $_3$  महात्स्यं (→माहात्स्यं). —c) दे 2.3 यंनरो (→यन्नरो). —d) दे $_1$  ह्युक्त्वा $^\circ$ , दे $_3$  यत्युक्त्वा $^\circ$  (→ त्यक्त्वा $^\circ$ ); दे $_3$  विचे  $_1$  ते (→विचेष्टते).

४२. -b) दे<sub>2.3</sub> मोक्ष (→योग°).

४३. दे₁ पुस्तके 43.cd–44. ab  $\Theta$ . –a) दे₁ पातको (→पातकी).

४४. -a), दे $_3$  मगलार्थं ( $\rightarrow$ मङ्गलार्थं). -b) दे $_3$  पवित्रार्थं-( $\rightarrow$ पवित्रार्थं). -c) दे $_1$  मुनैर् ( $\rightarrow$ मुने). -d) दे $_2$  देवै ( $\rightarrow$ देव्यै); दे $_3$  दत देवै ( $\rightarrow$ दत्तं देव्यै).

४५. -d) दे<sub>2,3</sub> मुक्ति ( $\rightarrow$ मुक्तिं).

पुष्पिका-दे2.3 °हैंगे (→°हिंगे).

### ईश्वर उवाच ।

बध्या स्वर्णेन रुद्राक्षं रजतेनाथ वा मुने।
शिखाया धारयेत्रित्यं कर्णयोर्वा समाहितः॥ १॥
यज्ञोपवीतं हस्ते वा कण्ठे तुन्देऽथ वा नरः।
श्रीमत्पञ्चाक्षरेणैव प्रणवेनैव वा मुने॥ २॥
आत्ममन्त्रेण मेधावी रुद्राक्षं धारयेन्मुदा।
रुद्राक्षं यच्छिखायां तत् परतत्त्विमित स्मृतम्॥ ३॥
कर्णयोरुभयोत्रेह्मन् देवं देवीं व भावयेत्।
यज्ञोपवीते देवांश्च तथा हस्ते दिशः स्मरेत्॥ ४॥
कण्ठे सरस्वतीं देवीं पावकं चैव भावयेत्।
सर्वाश्रमाणां वर्णानां शूद्राणां चापि धारणम्॥ ५॥
कर्तव्यं मन्त्रतः प्रोक्तं द्विजानां नान्यवर्णिनाम्।
रुद्राक्षधारणाद् रुद्रो भवत्येव न संशयः॥ ६॥

पश्यन्नपि निषिद्धांश्चेत् तथा शृण्वन्नपि स्मरन् । जिघ्रन्नपि तथा चाश्चन् प्रलपन्नपि संततम् ॥ ७ ॥

२. -a) दे $_1$  यज्ञोपवीत- $(\rightarrow$ यज्ञोपवीतं). -b) दे $_3$  तुदेथ  $(\rightarrow$ तुन्दे5थ).

<sup>-</sup>b) दे $_3$  मने  $(\rightarrow$ मुने). -c) दे $_3$  नित्य  $(\rightarrow$ नित्यं).

<sup>-</sup>b) दे धारयन् ( $\rightarrow$ धारयेन्). -c) दे रुद्राक्षं यष्ठिखाद्योतत्. -d) दे +d2 स्मरेत् ( $\rightarrow$ स्मृतम्); दे +d3 प +d4 तत्वमिति स्मरेत्.

४. -a) दे  $_1$  उभयो ( $\rightarrow$  उभयोर्). -b) दे  $_3$  देवी ( $\rightarrow$  देवीं). -c) दे  $_{1,2}$  यज्ञोपवीत ( $\rightarrow$ यज्ञोपवीते); दे  $_3$  देवाश्च ( $\rightarrow$ देवांश्च). -d) दे  $_1$  स्मरन् ( $\rightarrow$ स्मरेत्).

<sup>4.</sup> -a) दे $_3$  कंठे सरस्वती देवी. -b) दे $_2$  भावद्येत् ( $\rightarrow$ भावयेत्).

७. -a) दे $_{2.3}$  निषिद्धांश्च ( $\rightarrow$ निषिद्धाश्चेत्). -c) दे $_1$  चाश्रन्, दे $_3$  चाश्न ( $\rightarrow$ चाश्नन्). -d) दे $_3$  \* लपन्नपि ( $\rightarrow$ प्रलपन्नपि).

कुर्वन्नपि तथा गच्छन् विसृजन्नपि मानवः । रुद्राक्षधारणादेव सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ ८ ॥

अनेन भुक्तं रुद्रेण भुक्तं यत्तु तथा भवेत्। पीतं रुद्रेण पीतं स्यात् घ्रातं घ्रातं शिवेन तत्॥ ९॥

रुद्राक्षधारणे लज्जा येषामस्ति महामुने । तेषां नास्ति विनिर्मुक्तिः संसाराज्जन्मकोटिभिः ॥ १० ॥

रुद्राक्षधारिणं दृष्ट्वा परिवादं करोति यः। उत्त्पत्तौ तस्य सांकर्यमस्त्येवेति विनिश्चयः॥ ११॥

रुद्राक्षधारणादेव रुद्रो रुद्रत्वमागतः । मुनयः सत्यसंकल्पा ब्रह्मा ब्रह्मत्वमागतः ॥ १२ ॥

रुद्राक्षधारणाच्छ्रेष्ठं न किञ्चिदिह विद्यते । रुद्राक्षधारिणे भक्त्या वस्त्रं चान्नं ददाति यः ॥ १३ ॥

सर्वपापविनिर्मुक्तः शिवलोकं स गच्छति । रुद्राक्षधारिणं श्राद्धे भोजयित्वानुमोदितः ॥ १४ ॥

पितृलोकमवाप्नोति नात्र कार्या विचारणा । रुद्राक्षधारिणः पादौ प्रक्षाल्याद्भिः पिबेन्नरः ॥ १५ ॥

सर्वपापिवनिर्मुक्तः शिवलोके महीयते । हारं वा कटकं वापि तथान्यद् वा द्विजोत्तमः ॥ १६ ॥

 <sup>-</sup>d) दे<sub>2.3</sub> पापै: सर्वैनिलिप्यते.

९. -b) दे $_{2.3}$  यथा ( $\rightarrow$ तथा). -c) दे $_3$  स्या ( $\rightarrow$ स्यात्).

<sup>99.</sup> -c) दे $_2$  उत्पतो, दे $_3$  उत्पती (→उत्पत्तौ). -d) दे $_2$  °विति (→°वेति).

<sup>9</sup>२. -b) दे $_2$  रुद्रा ( $\to$ रुद्रो); दे $_{2.3}$  आगताः ( $\to$ आगतः).

<sup>9</sup>३. -c) दे<sub>1</sub> धारिण ( $\rightarrow$ धारिणे). -d) दे<sub>2</sub> चान्यद् ( $\rightarrow$ चान्नं).

<sup>9</sup>४. -b) दे $_2$  शिवलोसकं गच्छति. -d) दे $_{2,3}$  °मोदतः ( $\rightarrow$ °मोदितः).

 <sup>94. -</sup>d) दे<sub>1.3</sub> प्रक्षाल्यांघ्रिः (→प्रक्षाल्याद्धिः )
 दे<sub>1</sub> पुस्तके 14 ab 15 cd द्विरावृत्तः (दृ.सं.).

रुद्राक्षसिहतं भक्त्या धारयनु रुद्रतामियात् । रुद्राक्षं केवलं वापि यत्र कत्र महामते॥ १७॥ अमन्त्रकं वा मन्त्रेण सहितं भाववर्जितम्। यो वा को वा नरो नित्यं धारयेल्लज्जया विना ॥ १८ ॥ सर्वपापविनिर्मुक्तः सम्यज्ज्ञानमवाप्नुयात् । अहो रुद्राक्षमाहात्म्यं मया वक्तुं न शक्यते ॥ १९ ॥ तस्मात् त्वं सर्वयत्नेन कुरु रुद्राक्षधारणम् । किश्चत पुरा मुने जात्या चण्डालोऽतीव दुर्जनः ॥ २० ॥ आसीत् तेन कृतं ब्रह्मनु ब्रह्महत्यासहस्रकम् । गवां सहस्रं निहतं ब्राह्मणानां धनं हृतम् ॥ २१ ॥ अन्यानि यानि कर्माणि घोराण्याचरितानि च। तथापि तस्य पापानि मुने रुद्राक्षधारणात् ॥ २२ ॥ दग्धानि इयामलं रूपं यथा दावाग्निसंयुतम् । कालेन मरणं प्राप्तः स पुनर्यममागतः ॥ २३ ॥ सोऽपि तं प्राह भगवान यमः सर्वार्थवित्तमः । अहो पापं कृतं सर्वं त्वया लोके विचारतः ॥ २४ ॥ तत्फलं च मया बुध्वा शक्यं योजयितुं न हि। महात्मनु सकलं दग्धं तव रुद्राक्षधारणातु ॥ २५ ॥ गच्छ विमानेन शिवलोकं सुखावहम् । गच्छ सोपि सूर्यप्रतीकाशं विमानं सार्वकामिकम् ॥ २६ ॥

२0. -c) दे<sub>1</sub>जात्यौ ( →जात्या).

२४. -b) दे<sub>3</sub> सर्वा [र्थ ] (→सर्वार्थ).

२५. -a) दे $_2$  त्वां,दे $_3$  त्वं ( $\rightarrow$ च). -b) दे $_3$  भोजयितुं ( $\rightarrow$ योजयितुं).

आरुह्य नृत्यगीताद्येर्युक्तः शिवपुरं गतः। तस्य दत्तं मया तत्र ब्रह्मन् रौद्रपदं मुदा॥२७॥

देवैश्च मुनिभिश्चान्यैः पूजितश्च सदाऽप्यसौ । तस्मात्सर्वैः सदा कार्यं रुद्राक्षाणां च धारणम् । भोगमोक्षप्रदं नृणां मया चैतद् धृतं सदा ॥ २८ ॥

इत्युपपुराणे वासिष्ठलिङ्गे षष्ठोऽध्यायः ॥ ६ ॥

पुष्पिका-दे2.3 °हैंगे (→°हिंगे).

२७. -a) दे<sub>2.3</sub> °गीताद्यै ( $\rightarrow$ °गीताद्यैर्). -b) दे<sub>2.3</sub> युक्तं ( $\rightarrow$ युक्तः). -d) दे<sub>2</sub> °पदा ( $\rightarrow$ °पदं), दे<sub>2</sub> [यदा ] (मुदा).

२८. -c) दे $_3$  सर्वः ( $\rightarrow$ सर्वैः). -e) दे $_2$   $^\circ$ क्षमोप्रदं, $-(\rightarrow$   $^\circ$ मोक्षप्रदं); दे $_{2.3}$  पुंसा ( $\rightarrow$ नृणां). -f) दे $_3$  धृते ( $\rightarrow$ धृतं).

## ईश्वर उवाच ।

ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म तारकं प्रणवाभिधम । नित्यं विशेषेण ब्राह्मणैर्वेदवित्तमैः ॥ १ ॥ ऋषिः छन्दो दैवतं च शक्तिबीजं च सुव्रत । करन्यासं तथा चाङ्ग-न्यासं कृत्वा जपेदु द्विजः ॥ २ ॥ ऋषिर्ब्रह्माऽस्य मन्त्रस्य प्रोक्तो वेदविदां वर। केषांचित पक्षो वेदान्तवादिनाम् ॥ ३ ॥ अन्तर्यामीति देवी गायत्री परमात्माधिदैवतम् । छन्दञ्च बीजमाद्यस्यरं विद्धि मन्त्रस्यास्य महामुने ॥ ४ ॥ च मकारं च विद्धि शक्तिं सनातनीम् । उकारं न्यसेत केशादिपादान्तं कराभ्यां प्रणवं बुधः ॥ ५ ॥ हस्तस्य कूर्परादुर्ध्वं वामहस्तेन संस्पृशेत्। हस्तयोरुभयोधीमानङ्गलीनां सन्धिषु ॥ ६ ॥ च अङ्गष्टादिकनिष्टान्तं विन्यसेदक्षरत्रयम् । विन्यसेदु धीमान् प्रणवं स्वाङ्गलीषु च ॥ ७ ॥ पुनश्च

9

**३** दे<sub>2.3</sub> श्री ईश्वर उवाच ।

१. -b) दे $_2$  °वाश्रिधं ( $\rightarrow$  °वाभिधम्). -d) दे $_2$  ब्राह्मणे ° ( $\rightarrow$  ब्राह्मणे °).

२. -a) दे $_2$  ऋषिं, दे $_3$  ऋषि ( $\rightarrow$  ऋषिः); दे $_1$  छंदा ( $\rightarrow$  छन्दो).

३. -b) दे $_3$  प्रोक्तौ ( $\to$  प्रोक्तो); दे $_2$  वेदे $^\circ$  ( $\to$  वेद $^\circ$ ). -d) दे $_1$  पक्षे ( $\to$  पक्षो); दे $_{2.3}$   $^\circ$ वेदिनां ( $\to$   $^\circ$ वादिनां).

v. —a) दे<sub>1</sub> दैवी (→ देवी).

<sup>(-</sup>a)  $\stackrel{?}{d}_2$   $\stackrel{?}{d}_2$   $\stackrel{?}{d}_3$   $\stackrel{?}{d}_3$ 

६. −a) दे3 ऊर्ध्व ( ऊर्ध्व). −b) दे2 संस्पृशेव ( संस्पृशेत्).

अङ्गुष्टानामिकाभ्यां तु नाभौ विन्यस्य तारकम्। अङ्गष्टतर्जनीभ्यां तु प्रणवं हृदि विन्यसेत् ॥ ८ ॥ अङ्गुष्ठमध्यमाभ्यां तु प्रणवं शिरिस न्यसेत्। त्रिः कृत्वा विन्यसेद् देवं नाभौ हृदि च मूर्धनि ॥ ९ ॥ भूरग्न्यात्मन इत्युक्त्वा हृदयायेति मन्त्रवित् । नमञ्चोक्त्या हृदि न्यस्य तथा शिरिस विन्यसेतु ॥ १० ॥ प्रजापत्यात्मने शब्दं भुवः पूर्वं महामुने । शिरसे शब्दसंयुक्तं स्वाहान्तं मन्त्रमुच्चरेत् ॥ ११ ॥ स्वः सूर्यात्मन इत्युक्त्वा शिखायै वषडित्यपि। शिखायां विन्यसेद् मन्त्रं मन्त्री मन्त्रस्य सिद्धये ॥ १२ ॥ भर्भवः स्वरिति प्रोच्य पुनब्रह्मात्मनेऽपि च। कवचाय हुमित्युक्त्वा कवचं विन्यसेद् बुधः ॥ १३ ॥ सत्यात्मन इति प्रोक्त्या तथास्त्राय फडित्यपि। अस्त्रं च विन्यसेत् पार्चे मन्त्री मन्त्रस्य सिद्धये ॥ १४ ॥ प्रणवव्याप्तिं विन्द्यादाचार्यपूर्वकम् । पुनश्च चिन्मात्रज्योतिषः साक्षादात्मनः सर्वसाक्षिणः ॥ १५ ॥ ओमित्येकाक्षरं ब्रह्मन् प्रादुर्भृतं यथा पुरा। पुनक्च लोकरक्षार्थं त्रिधाऽभूत् तन्ममाज्ञया ॥ १६ ॥

<sup>90.</sup> -a) दे<sub>3</sub> भूरग्नात्मन ( $\rightarrow$  भूरग्नात्मन).

<sup>99.</sup> -a) दे $_2$  प्राजा $^{\circ}$  ( $\rightarrow$  प्रजा $^{\circ}$ ). -c) दे $_{2.3}$   $^{\circ}$ मित्युक्त्वा ( $\rightarrow$   $^{\circ}$ संयुक्तं). -d) दे $_3$  स्वाहंस्तं ( $\rightarrow$  स्वाहान्तं).

<sup>9</sup>२. -c) दे $_{2,3}$  शिखायां विन्यसेन्मंत्री. -d) दे $_2$  मंत्रं ( $\rightarrow$  मन्त्री); दे $_3$  मंत्र मंत्रस्थ सिद्धयो.

<sup>93. -</sup>a) दे<sub>2.3</sub>भूर्भ्व (→ भूर्भ्वः).

<sup>9</sup>४. -b) दे<sub>2</sub> फद्रित्यिप ( $\rightarrow$  फडित्यिप). -d) दे<sub>2</sub> \* \* ( $\rightarrow$  मन्त्री).

<sup>9</sup>५. -a) दे $_3$  प्रणव $^\circ$  ( $\rightarrow$  प्रणव $^\circ$ -). -b) दे $_3$  विद्यादार्चार्य $^\circ$  ( $\rightarrow$  विन्द्यादाचार्य $^\circ$ ).

१६. -a) दे<sub>1</sub> अक्षर ( $\rightarrow$  अक्षरं).-c) दे<sub>3</sub>  $^{\circ}$ रक्षार्थं ( $\rightarrow$   $^{\circ}$ रक्षार्थं).

अकारं प्रथमं विद्धि द्वितीयं विदुध्यकारकम् । तृतीयं तद्वदु विद्धि वेदविदां वर ॥ १७ ॥ ऋषिरग्निरकारस्य गायत्री उच्यते । छन्द ब्रह्मा च देवता प्रोक्तः पीतो वर्णः प्रकीर्तितः ॥ १८ ॥ अवस्था जाग्रदित्युक्ता भूःस्थानं प्रोच्यते मया। स्वर इत्युक्तो वेद ऋग्वेद उच्यते ॥ १९ ॥ गार्हपत्याग्निः प्रातः सन्ध्या प्रकीर्तिता । रजोगुण इति वेदविदां वर ॥ २० ॥ ख्यातस्तथा सुष्टिरर्थक्रिया सुष्टी विनियोगोऽस्य कीर्तितः । ऋषिर्वायुरुकारस्य त्रिष्टुपु छन्दः प्रकीर्तितम् ॥ २१ ॥ देवता विष्णुरस्योक्ता विद्युद्धर्णः प्रकीर्तितः । स्वप्नावस्था भवेदस्य भुवः स्थानं प्रकीर्तितम् ॥ २२ ॥ यजुर्वेद उदाहतः । अनुदात्तः स्वरः प्रोक्तो दक्षिणाग्निः समाख्यातः संध्या माध्यन्दिनी भवेत ॥ २३ ॥ सत्त्वो गण इति प्रोक्तः सर्वशास्त्रविशारदैः । स्थितिरर्थक्रिया प्रोक्ता विनियोगोऽस्य पालने ॥ २४ ॥ ऋषिः सुर्यो मकारस्य जगती छन्द उच्यते। र्डक्यरो देवता प्रोक्तः इवेतो वर्णः प्रकीर्तितः ॥ २५ ॥

<sup>9</sup>७. -b) दे विध् $^{\circ}$  ( $\rightarrow$  विद्ध्य $^{\circ}$ ). -c) दे ताहद् ( $\rightarrow$  तहद्).-d) दे वे  $^{*}$   $^{\circ}$ ( $\rightarrow$  वेद $^{\circ}$ ).

<sup>92.</sup> -a) दे $_1$  अग्नि-  $(\to )$  अग्निर-). -b) दे $_{2,3}$  गायत्रं  $(\to )$  गायत्री). -c) दे $_{2,3}$  ब्रह्मास्य  $(\to )$  ब्रह्मा =0); दे $_{1-3}$  प्रोक्ता  $(\to )$  प्रोक्तः). दे $_2$  पुस्तके $_{19}$  श्लोकस्य  $cd \in \{0\}$  श्लोकस्य  $ab \in \{0\}$ 

<sup>99. -</sup>b) दे<sub>2.3</sub> भू (→ भूः).

२०. -a) दे $_3$  °पत्योगिनः ( $\rightarrow$  °पत्यागिनः). -c) दे $_2$  उदाजो $^\circ$  ( $\rightarrow$  रजो $^\circ$ ).

२१. -b) दे $_3$  कीर्तितं  $(\rightarrow$  कीर्तितः ). -c) दे $_1$   $^{\circ}$ गुरु-  $(\rightarrow$   $^{\circ}$ युरु-).

२२. -a) दे3 देवता विष्णु \* स्योक्तां. -d) दे $_1$  प्रकीर्तितः ( $\rightarrow$  प्रकीर्तितम्).

२३. -d) दे<sub>23</sub> माध्यदिनं (→ माध्यन्दिनी).

२४. -a) दे $_{2,3}$  सत्वं ( $\rightarrow$  सत्त्वो); दे $_3$  \* कः ( $\rightarrow$  प्रोक्तः). -b) दे $_1$  विशारदः ( $\rightarrow$  विशारदैः). -c) दे $_3$  स्थिति \* र्थ क्रि \* प्रोक्ता.

२५. -c) दे $_2$  ईश्वरी ( $\rightarrow$  ईश्वरो); दे $_{2.3}$  प्रोक्ता ( $\rightarrow$  प्रोक्तः).

सुषुपं स्यादवस्थाऽस्यस्वः स्थानं स्वरितं स्वरः। भवेदाहवनीयाग्निरुदाहृतः ॥ २६ ॥ सामवेदो सायं सन्ध्या तमो धर्मः संहारोऽर्थक्रिया भवेत । संहारो विनियोगोऽस्य प्रोक्तः पुण्यवतां वर ॥ २७ ॥ यत्किञ्चित् त्रिविधं वस्तु लोके वेदे च विद्यते। तत्सर्वं प्रणवं विद्धि ब्रह्मन्नेकाग्रतत्त्वतः ॥ २८ ॥ ओंकारमेतदु ब्रह्मर्षे ब्रह्म विद्धि सनातनम् । सर्वार्थसाधकत्वेन सर्वदा मुनिपूंगव ॥ २९ ॥ ज्ञातेऽर्थे तद्वदविज्ञाते संदिग्धे च विपर्यये। सर्वार्थेऽपि जनो नित्यं प्रयुङ्क्ते शब्दमोमिति ॥ ३० ॥ सर्वाकारानुरूपं हि ब्रह्म सच्चित्सुखाद्यम् । ब्रह्मनु सर्ववस्त्ववरूपतः ॥ ३१ ॥ ओंकारोऽयमपि ब्रह्मनु साक्षात् परं ब्रह्म विद्धयोंकारं सनातनम् । सप्रपञ्चोऽयमोङ्कारः सप्रपञ्चस्य ज्ञूलिनः ॥ ३२ ॥ वाचकोऽयं प्रपञ्चोऽयं निष्प्रपञ्चस्य लक्षकः । ब्रह्मणः प्रणवस्यापि ब्रह्मनु ब्रह्मविदां वर ॥ ३३ ॥

33

२६. -a) दे $_3$  सुषुप्तंस्यावदस्थानं. -b) दे $_2$  \* स्थानं, दे $_3$  \* \* \* ( $\rightarrow$  स्व:स्थानं).

२७. -b) दे $_{2,3}$  संहारार्थ ( $\rightarrow$  संहारो $_2$  संहारे ( $\rightarrow$  संहारो); दे $_3$  संहारे विनियोगास्य. -d) दे $_2$  वर: ( $\rightarrow$  वर).

२९. -a) दे<sub>1</sub> अंकारं ( $\rightarrow$  ओंकारं). -b) दे<sub>3</sub> स \* तनं ( $\rightarrow$  सनातनं).

<sup>30.</sup> -a) दे<sub>1</sub> ज्ञानेर्थे ( $\rightarrow$  ज्ञातेSथें); दे<sub>1</sub> वेद ( $\rightarrow$  तद्वद्); दे<sub>2.3</sub> °\* ज्ञाते ( $\rightarrow$ °विज्ञाते). -b) दे<sub>1</sub> विपर्यय: ( $\rightarrow$  विपर्यये). -d) दे<sub>2</sub> प्रयुंक्ते ( $\rightarrow$  प्रयुंक्ते).

<sup>39.</sup> -b) दे<sub>1</sub> °स्तयं ( $\rightarrow$  °द्वयं). -c) दे1 अंकारो ( $\rightarrow$  ओंकारो). -d) दे<sub>1</sub> °वर्णातु ( $\rightarrow$  °वस्त्वव).

३१. श्लोकानन्तरं दे<sub>2.3</sub> हस्तलेखे अधिकः पाठः— अर्धमात्रं त्ववाच्यं (दे<sub>3</sub> \* वाच्यं). हि सिच्चिदानन्दमद्वयम् । नादः शक्तिश्च शान्त्यतीतंश्च तारकं ।। किन्त्वस्य श्लोकानन्तरं श्लोकसंख्या न प्रदत्तातो श्लोकसंख्यायां दे<sub>1</sub> हस्तलेखतोऽन्तरं न दृश्यते ।

<sup>-</sup>a) दे<sub>2.3</sub> वाचको नि:- (→ वाचकोऽयं). -d) दे<sub>1</sub> वर: (→ वर).

वाच्यवाचकभावोऽपि लक्ष्यलक्षणतापि च | यथा ब्रह्मंस्तथैवानादिरेव हि ॥ ३४ ॥ आगन्तुकी एवमोङ्कारमाहात्म्यं ज्ञात्वाचार्यप्रसादतः । जितकोधो वाग्यतः स्वस्तिकासनः ॥ ३५ ॥ जितेन्टियो पर्वताग्रे नदीतीरे गृहायां वा शिवालये। बुद्धिरम्येषु स्थानेष्यव्यग्रतो मुने ॥ ३६ ॥ अन्येष प्राङ्ग्मखोदङ्ग्मखो वापि शाक्रमुलफलाशनः। भिक्षाहारोऽथ वाचार्यं स्मृत्वा साम्बं त्रियम्बकम् ॥ ३७ ॥ मनसा मन्त्रं प्रणवाख्यं जपेदु द्विजः । सिद्धो लक्षत्रयं जपेन्मन्त्रं भवत्ययम् ॥ ३८ ॥ ततः उपोष्य ग्रहणे जप्त्वा पायसात्रं स्प्रशत्ररः। मन्त्रमष्टसहस्रं तु भुक्त्वा जातिस्मरो भवेत् ॥ ३९ ॥ जपमन्यहमाचरेत् । द्वादशसाहस्रं यस्त द्वादशिर्भासैः परं ब्रह्म प्रकाशते ॥ ४० ॥ पलाश्पूष्पहोमेन सर्वज्ञत्वमवाप्नुयात् । अञ्चत्थस्य समिद्धोमादु ब्रह्मण्यं सुस्थिरं भवेत् ॥ ४१ ॥ दीर्घायुष्यं दर्वाहोमादाप्नोति न संशयः । अन्नाज्यहोमादाप्नोति मुनेराज्यं द्विजोत्तमः ॥ ४२ ॥ कन्याकामो लभेत्कन्यां लाजाहोमेन सुव्रत । घृतहोमतः ॥ ४३ ॥ वैराग्यकामो वैराग्यं लभते

३४. -a) दे $_{2.3}$  भावेपि ( $\rightarrow$  भावोऽपि). -b) दे $_1$  लक्ष्म ( $\rightarrow$  लक्ष्य). -c) दे $_{2.3}$  नागंतु (दे $_3$  त) ( $\rightarrow$  आगन्तुकी); दे $_{2.3}$  ब्रह्म ( $\rightarrow$  ब्रह्मंस्).

<sup>30. -</sup>d) दे<sub>1</sub> साबं (→ साम्बं).

<sup>(</sup>a) दे (a) दे (a) (a) (a) (a) (b) दे (a) (a)

३९. -b) दे $_2$  नर  $(\rightarrow$  नरः). -c) दे $_1$  अष्टा $^\circ$   $(\rightarrow$  अष्ट $^\circ$ ).

४९. -d) दे<sub>1.2</sub> ब्राह्मण्यं ( $\rightarrow$  ब्रह्मण्यं); दे<sub>2</sub> सुस्थितं, दे<sub>3</sub> सुस्थितं ( $\rightarrow$  सुस्थिरं).

 $_{82}$ .  $_{-b}$ ) दे $_{2}$  दी  $_{2}$  युष्यं ( $\rightarrow$  दीर्घायुष्यं).  $_{-c}$ ) दे $_{3}$   $_{3}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{6}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_{7}$   $_$ 

४३. -b) दे<sub>2</sub> लाज° (→लाजा°); दे<sub>3</sub> सुव्रता (→सुव्रत).

जयार्थी जयमाप्नोति विद्वहोमान्न संशयः। श्रियोऽर्थी श्रियमाप्नोति बिल्वपत्रस्य होमतः ॥ ४४ ॥ पुत्रकामो लभेत् पुत्रं जीवपुत्रस्य होमतः । आरोग्यं आरोग्यकाम लभते तिलहोमतः ॥ ४५ ॥ यद्यदिच्छति तत्सर्वं लभते पुष्पहोमतः । स्नात्वा जितेन्द्रियः शुद्धो लक्षमेकं जपेदु द्विजः ॥ ४६ ॥ ब्रह्महत्याकृतं पापं रहस्यं नञ्यति क्षणात्। स्नात्वा जलान्तरे स्थित्वा लक्षमेकं जपेत तु यः ॥ ४७ ॥ सुरापानकृतात् पापाद रहस्यान्मुच्यते हि सः। स्नात्वा मौनी शिवस्याग्रे लक्षमेकं जपेद द्विजः ॥ ४८ ॥ सुवर्णस्तेयदोषेण . रहस्येन विमुच्यते । स्नात्वा नित्यं जितक्रोधो दक्षिणामूर्तिसंनिधौ ॥ ४९ ॥ जपन् लक्षं विमुच्येत रहस्यादु गुरुतल्पगः। यस्तु मौनी जपेन्मन्त्रं स्नात्वा सूर्यस्य संनिधौ ॥ ५० ॥ महापातकिसंस्पर्शान्<u>म</u>ुच्यते त्यचिरंतनात । यस्तु लक्षं जपेन्नित्यं देवदेवस्य संनिधौ ॥ ५१ ॥ उपपातकसंघातान्मुच्यते रहिस स्थितात । अयुतं संजपेद् देवं दृष्ट्वा मौनी जितेन्द्रियः ॥ ५२ ॥

४४. -c) दे<sub>2</sub> श्रियार्थी (→श्रियोऽर्थी).

४५. -b) दे $_3$  पुष्पस्य (→पुत्रस्य). -c) दे $_{2.3}$  कामस्त्य (→काम).

४६. -a) दे<sub>3</sub> यद्यदिछमि सत्सर्वं.

४७. -d) दे<sub>2</sub> जपे (→जपेत्).

४८. -b) दे<sub>1</sub> स.(→स:). -c) दे<sub>3</sub> स्नाश (→स्नात्वा).

४९. -c) दे<sub>3</sub> नित्य (→नित्यं).

<sup>40.</sup> -a) दे $_2$  जपेल् ( $\rightarrow$ जपन्); दे $_3$  जपे लक्षां विमुच्यते.-c) दे $_3$  लक्षां ( $\rightarrow$ मौनी); दे $_3$  नित्यं ( $\rightarrow$ मन्त्रं).

५१. -b) दे $_3$  त्वांच $^\circ$  (→त्विच $^\circ$ ). -d) दे $_1$  \*\* (→देव).

<sup>4</sup>२. -c) दे $_3$  संजपे (→संजपेद्).

क्षुद्रपातकदोषेण मुच्यते यदि न प्रथा। लक्षत्रयं स्नात्वा वाग्यतः प्रतिवत्सरम् ॥ ५३ ॥ सर्वदोषेण प्रसिद्धेनापि मच्यते । जपेत यतिः ॥ ५४ ॥ प्रस्वलते रेतो यदि स्यप्नमैथनतो दोषात्रियर्तते । जप्त्या स्नात्वाऽष्टोत्तरसाहस्रं भिक्षोरिन्द्रयं बुद्धिपूर्वकम् ॥ ५५ ॥ प्रस्वितं ब्राह्मण्यामप्रसिद्धं चेत् स्नात्वा मौनी जितेन्द्रियः । साक्षाद् देवदेवस्य संनिधौ ॥ ५६ ॥ जपेत दोषेणानेन भिक्षकः मनिशार्द्रल मुच्यते क्षत्रियाणां स्त्रियं गत्वा भिक्षुको बहुशो मुने ॥ ५७ ॥ लक्षमेकं जपेद दोषान्मुच्यते यदि न प्रथा। वैञ्यायां बहुशो गत्वा जपेन्मन्त्रमनन्यधीः ॥ ५८ ॥ अर्धलक्षं रहस्यं चेद् दोषान्मुच्येत भिक्षुकः । बहुशो गत्वा जपेत् स्नात्वायुतद्वयम् ॥ ५९ ॥ शुद्रायां भिक्षुको दोषाद् यदि न प्रथिता क्रिया । वनस्थक्व यथा भिक्षुस्तथा चरेत् ॥ ६० ॥ बह्यचारी भिक्षोर्यन्मुनिशार्दूल प्रायिश्चत्तं मयोदितम् । दोषान्मुच्यते हि गृहाश्रमी ॥ ६१ ॥ तत्यादमाचरेद पर्यवस्थिताः । वेदा प्रणवे प्रणवाद्यास्त्रयो नावाप्यं विद्यते क्यचित् ॥ ६२ ॥ अन्तः प्रणवनिष्टानां

(48. -c) दे $_3$  मैथुनती ( $\rightarrow$ मैथुनतो). -d) दे $_{2.3}$ . यदि प्रचिलतं पते:.

५४ . इलोकानन्तरं दे 1 हस्तलेखे इलोक संख्या ४५ संख्यातः प्रारब्धा.

49. -a) दे<sub>3</sub> अर्धलक्षं र \* स्यं चे.

६१. -c) दे<sub>2.3</sub> त्वत्पादं (→तत्पादं).

<sup>(43. -</sup>b) दे (33. -b) सथा (33

<sup>(44.</sup> -a) दे $_3$  सा \* म्रं ( $\rightarrow$ साहम्रं). -b) दे $_{2.3}$  जप्त्वा दोषाद्विमुच्यते. -c) दे $_2$  भित्योः ( $\rightarrow$ भिक्षोः).

<sup>(46. -</sup>b) दे $_3$  मौना ( $\rightarrow$ मौनी). -c) दे $_{2.3}$  जपेन्मंत्रं ( $\rightarrow$ जपेत् साक्षाद्). -d) दे $_{2.3}$  साक्षादेवस्य ( $\rightarrow$ देव देवस्य).

 $<sup>\</sup>epsilon_0$ . -a) दे $_3$  भिक्षु ( $\rightarrow$ भिक्षुको); दे $_3$  दोषा ( $\rightarrow$ दोषाद्). -b) दे $_2$  यहि ( $\rightarrow$ यदि). -c) दे $_3$  वनस्थस्य ( $\rightarrow$ वनस्थरच).

६२. -a) दे<sub>1.2</sub> त्रयो वेदाः, दे<sub>3</sub> त्रयी वेदाः ( $\rightarrow$ त्रयो वेदा). -b) दे<sub>3</sub> पर्या $^{\circ}$  ( $\rightarrow$ पर्य $^{\circ}$ ). -c) दे<sub>3</sub> अतः ( $\rightarrow$ अन्तः).

अहो प्रणवमाहात्म्यं मया वक्तुं न शक्यते। सर्वावस्थां गतो वापि युक्तो वा सर्वपातकैः ॥ ६३ ॥ मुच्यते सर्वदोषेभ्यः प्रणवाभ्यासतत्परः । व्रतानि सर्वदानानि तपांसि सुबहूनि च ॥ ६४ ॥ वेदाभ्यासञ्च यज्ञाञ्च तीर्थयात्रा तथैव च । अन्यानि यानि कर्माणि विशिष्टानि श्रुतौ स्मृतौ ॥ ६५ ॥ तत्सर्वे न समं विद्धि सुव्रत । अस्याभ्यासेन बहुनोक्तेन किं ब्रह्मन् वदामि तव सादरम् ॥ ६६ ॥ प्रणवे नित्ययुक्तस्य न भयं विद्यते क्वचित् । प्रणवो ह्यपरं ब्रह्म प्रणवः परमं पदम् ॥ ६७ ॥ ओंकारेण प्लवेनैव संसाराद्धि तरेद् द्विजः। ब्रह्म पश्यति ॥ ६८ ॥ प्रदीपेन स्वात्मानं प्रणवेन मूढचेतसः । वर्णाश्रमपरिभ्रष्टा ये नरा तेऽपि पापार्णवं तीर्त्वा ज्ञानं लब्ध्वा शिवं ययुः ॥ ६९ ॥ मुने। सर्वदा तस्मात् सर्वप्रयत्नेन सादरं अस्याभ्यासेन चात्मानमाश्रयान्यदु भूशं त्यज ॥ ७० ॥ इत्युपपुराणे वासिष्ठलिङ्गे सप्तमोऽध्यायः ॥ ७ ॥

प्रणवे नित्य युक्तस्य न भयं विद्यते क्वचित् ।

<sup>(-</sup>a) दे $_{2.3}$  °दोषेण ( $\rightarrow$ °दोषेभ्यः). -b) दे $_1$  प्रणवाभ्यांस- ( $\rightarrow$ प्रणवाभ्यांस). -d) दे $_2$  सुबह्विन ( $\rightarrow$ सुबहूनि).

६4. -b) दे<sub>1</sub> चा (→च).

६६. -a) दे $_{2.3}$  तत्सर्वं ( $\rightarrow$ तत्सर्वे).

६७. -b) दे<sub>3</sub> भय (→भयं).

६८. -a) दे $_1$  लवेनैव ( $\rightarrow$ फवेनैव). -b) दे $_2$  संसारा \* ( $\rightarrow$ संसाराद्धि). -c) दे $_2$  प्रादीपेन ( $\rightarrow$ प्रदीपेन).

 $<sup>\</sup>xi$ ९. -d) दे $_2$  ल \* ( $\rightarrow$ लब्ध्वा); दे $_3$  शिव ( $\rightarrow$ शिवं).

७0. -c) दे<sub>3</sub> अस्या \* सेन (→अस्याभ्यासेन).

पुष्पिका— $\hat{c}_{2.3}$  °लैङ्गे (→°लिङ्गे) दे $_3$  पुस्तके 67 श्लोकस्य b चरणानन्तरं— प्रणवो ह्यपरं ब्रह्मन् वदामि तव सादरं ॥ ६७ ॥

## ईश्वर उवाच ।

दानं प्रतिग्रहक्ष्येय यजनं याजनं तथा। चाध्ययनं मुने वेदार्थवित्तम ॥ १ ॥ अध्यापनं षट कर्माणि विधीयन्ते ब्राह्मणस्य सदा श्रुतौ । षण्णां तु कर्मणां मध्ये त्रीणि कर्माणि जीविका ॥ २ ॥ तद्वद् विशुद्धेभ्यः प्रतिग्रहः। याजनाध्यायने क्षत्रियस्य च वैश्यस्य दानमध्ययनं तथा ॥ ३ ॥ क्षत्रियस्य विशेषतः। धर्म इत्युक्तः यज्ञञ्च अन्यायवर्तिनां दण्डं युद्धं चोक्तं क्रमेण तु ॥ ४ ॥ कृषिर्वैञ्यस्य धर्मः स्याद् विशेषेण महामुने । तु वर्णानां शुश्रूषा या प्रियेण सा ॥ ५ ॥ **डतरेषां** ज्ञूदाणां धर्म इत्युक्तः संग्रहेण मया तव। आश्रमा प्रोक्ता ब्रह्मचारी गृही वनी ॥ ६ ॥ संन्यासी च मुने तेषामन्यो नास्ति श्रुतौ स्मृतौ । भिक्षाचर्या गुरोर्नित्यं शुश्रूषा च महामुने ॥ ७ ॥

<sup>9. —</sup>c) दे₂ चाद्ध्यानं (→चाध्ययनं).

२. -a) दे $_3$  कर्मा \* ( $\rightarrow$ कर्माणि). -b) दे $_3$  ब्रह्मणस्य ( $\rightarrow$ ब्राह्मणस्य). -c) दे $_2$  षण्णं, दे $_3$  \*ण्णां (षण्णां); दे $_2$ , कर्मणा भस्म ( $\rightarrow$ कर्मणां मध्ये).

 <sup>-</sup>a) दे₁ °ध्ययने (→ध्यायने).

४. -a) दे $_3$  इत्युक्तेः (→इत्युक्तः). -c) दे $_{1.2}$  दंडो, दे $_3$  दंडे (→दण्डं). -d) दे $_{2.3}$  चाकृ (→चोक्तं); दे $_{2.3}$  त्रिमेण (→क्रमेण).

<sup>4</sup>. -a) दे $_3$  कृषि  $(\rightarrow$ कृषिर्); दे $_{2.3}$  धर्म  $(\rightarrow$ धर्मः). -c) दे $_2$  वर्णाना  $(\rightarrow$ वर्णानां).

 $<sup>\</sup>xi$ . -c) दे<sub>1</sub> आश्रमा: ( $\rightarrow$ आश्रमा). -d) दे<sub>2</sub> ब्रह्मचरी ( $\rightarrow$ ब्रह्मचारी).

<sup>9.</sup> -c)  $\dot{c}_3$   $y_1 \dot{t}_1 (\rightarrow y_1 \dot{t}_1 \dot{t}_1)$ ;  $\dot{c}_1$   $\dot{f}_1$   $\dot{f}_1$   $\dot{f}_2$   $\dot{f}_3$   $\dot{f}_4$   $\dot{f}_4$   $\dot{f}_5$ 

स्वाध्यायक्च तथा संध्या कर्म ब्रह्मविदां वर । अग्निकार्यं समासेन धर्मः स्याद् ब्रह्मचारिणः ॥ ८ ॥ पावकस्यातिथेश्चापि सदा ब्रह्मन् पुरःसरम् । अभ्यागतानां शुश्रूषा यज्ञो दानं शियार्चनम् ॥ ९ ॥ गृहस्थस्य समासेन धर्मः प्रोक्तो मया तव। शाकमूलफलाशित्वं होमः स्वाध्याय एव च ॥ १० ॥ संविभागञ्च सर्वेषां धर्मोऽयं वनवासिनः । वैराग्यपरिपाकतः ॥ ११ ॥ नित्यकर्मपरित्यागो भिक्षाित्वं शिवध्यानं स्नानं संध्या सुभस्मना। आत्मज्ञानार्थमाचार्याद् वेदान्तश्रवणं सदा ॥ १२ ॥ धर्मोऽयं भिक्षकस्योक्तो मया वेदार्थवित्तम । ब्रह्मचर्यवनस्थानां भिक्षुकाणां तथैव च ॥ १३ ॥ साधारणं मया प्रोक्तं तथा वै ब्रह्मचारिणाम् । स्वदारे मन्त्रतो ब्रह्मन् ऋतुकाले तु मैथुनम् ॥ १४ ॥ पर्ववर्जं गृहस्थस्य ब्रह्मचर्यं प्रकीर्तितम् । एवं वर्णाश्रमाचारो मया प्रोक्तः सनातनः ॥ १५ ॥ मत्प्रसादार्थमाचरन्ति जनाञ्च ये। श्रद्धया नास्ति महाघोरे नरके वर्तनं मुने ॥ १६ ॥ तेषां वर्णाश्रमसमाचारात् सर्वे संसारवर्तिनः । ज्ञानं मद्विषयं लब्ध्वा यान्ति मत्परमं वपुः ॥ १७ ॥

 <sup>-</sup>b) दे<sub>2</sub> ब्रह्मा (→ब्रह्म).

९. –b) दे $_{2.3}$  व्रह्मन् श्रद्धा ( $\rightarrow$ सदा ब्रह्मन्); दे $_3$  \*\* ( $\rightarrow$ सरं). –c) दे $_3$  अ \* गतानां ( $\rightarrow$ अभ्यागतानां).

<sup>90.</sup> -b) दे<sub>1</sub> धर्म ( $\rightarrow$ धर्मः); दे<sub>2</sub> प्रोक्ता ( $\rightarrow$ प्रोक्तो).

<sup>9</sup>२. -a) दे $_{2.3}$  °ध्यान ( $\rightarrow$ °ध्यानं). -b) दे $_{2.3}$  संध्या स्नानं ( $\rightarrow$ स्नानं संध्या).

<sup>9</sup>३. -c) दे<sub>2</sub> ब्रह्मचर्यं (→ब्रह्मचर्य).

<sup>9</sup>४. -d) दे<sub>3.</sub>[ऋ] तु काले (→ऋतुकाले).

<sup>9</sup>७. -b) दे<sub>3</sub> संस \* (→संसार). -c) दे<sub>2</sub> ल \* (→लब्ध्वा).

वर्णाश्रमसमाचारं विना वेदविदां वर । वाञ्छन्ति मोक्षं ये मूढास्तेषां नास्त्येव निष्कृतिः ॥ १८ ॥ पुरा शाण्डिल्यसंज्ञस्तु ब्राह्मणः किश्चदल्पवितु । साहसी बुद्धिपूर्वकम् ॥ १९ ॥ वेदवादं परित्यज्य सदा गत्वा कृत्वा पापानि संततम्। कुमार्गेण सुव्रत ॥ २० ॥ वासुदेवं पूजयामास ततो विश्वात्मको विष्णुः प्रादुरासीत् स्वमायया। तस्याग्रतोऽपि संदृष्ट्वा पूजां चक्रे पुनः पुनः ॥ २१ ॥ मायी हरिर्बह्यंच्छाण्डिल्यं प्रत्यभाषत । ततो धिक् शाण्डिल्य सुदुर्बुद्धे साहसी त्यमहो भृशम् ॥ २२ ॥ को वा वर्णाश्रमाचारं श्रौतं त्यक्तं त्वया विना। शक्तः पापबलात्युक्तं नास्ति ते निष्कृतिः श्रुतौ ॥ २३ ॥ कुमार्गेणापि शाण्डिल्य कृता पूजा मम त्वया। अतः कालेन महता वेदमार्गे गमिष्यसि॥२४॥ तस्मात पञ्चरात्रोक्तवर्त्मना श्रद्धया सह। शाण्डिल्य ब्राह्मणानपि भक्तितः ॥ २५ ॥ मामाराधय इत्युक्त्वा भगवान् विष्णुस्तत्रैवान्तरधीयत । शाण्डिल्योऽपि पुनर्ब्रह्मन् पञ्चरात्रं तु वैष्णवम् ॥ २६ ॥

9c. -b) दे<sub>2</sub> किना (→विना).

२१. -c) दे<sub>2.3</sub> तस्याग्रे सोपि तं दृष्ट्वा .

२३. -c) दे $_{2.3}$  बला ( $\rightarrow$ बलात्); दे $_1$  त्यक्तुर्, दे $_2$  त्यक्तुं ( $\rightarrow$ त्यक्तुं). -d) दे $_1$  वास्ति ( $\rightarrow$ नास्ति).

-d) दे<sub>2.3</sub> वेदमार्ग (→वेदमार्गे).

-b) दे₃ वर्मना (→वर्त्मना).

<sup>9</sup>९. -a) दे $_2$  शाडिल्य ( $\rightarrow$ शाण्डिल्य). -c) दे $_3$  \*\* वेदां ( $\rightarrow$ वेदवादं).

<sup>+ (-</sup>a) दे<sub>2,3</sub> परदारं (→परदारान्). - (-d) दे<sub>3</sub> सुव्रतं (→सुव्रत).

२२. –b) दे $_2$  \*\*\*\*\*, दे $_3$  प्रात्यभाषत ( $\rightarrow$ प्रत्यभाषत). –c) दे $_2$  \*\*\*\*\* दुर्षुद्धे, दे $_3$  धिक् धिक् शांडिल्य दुर्बुद्धे.

२४. -a) दे $_3$  शाण्डल्य ( $\rightarrow$ शाण्डिल्य). -c) दे $_2$  महतो ( $\rightarrow$ महता).

२५. -a) दे $_{1.2}$  तस्मात्त्वं ( $\rightarrow$ तस्मात्); दे $_3$  तस्मात्व पंचरात्रांक्त.

परिगृह्य महाविष्णुं पूजयामास भक्तितः । पुनर्विष्णोः प्रसादेन वेदमार्गातिवर्तनी ॥ २७ ॥ शाण्डिल्यः संहितां चक्रे वैष्णवीं महतीं मुने। तस्यां चक्रुर्मुने दीक्षां पाषण्डाः पापयोनयः ॥ २८ ॥ स्थापितायां तु शाण्डिल्यः संहितायां ममार ह। मुने ॥ २९ ॥ पुनद्रंष्ट्राकरालास्याः क्रुद्धाः पाशधरा **महाक्रूरनयनाः** कृष्णविग्रहाः । सततं ब्रह्मन् यमदूता भयंकराः ॥ ३० ॥ बद्धवा पाशेन शाण्डिल्यं मार्गे दुष्कण्टके मुने। सर्वदाकृष्य मुद्ररैः ॥ ३१ ॥ अधोमुखोर्ध्वपादं तं पीड्यान्धकूपे निक्षिप्य यमराजस्य संनिधौ । निधायापीण्ड्य पादैस्ते पश्येत्यूचुर्यमं प्रति ॥ ३२ ॥ सोऽपि तं प्रेक्ष्य दुर्बुद्धिं यमराजो भयंकरः । प्राहातितीक्ष्णया वाचा पीड्यतां मम संनिधौ ॥ ३३ ॥ इत्युक्ते यमराजे तु शाण्डिल्यं यमिकंकराः। खड्गजूलाद्यैः पीडां चक्रुर्भृञां तदा ॥ ३४ ॥ मुद्ररेः पुनश्चाह यमः क्रुद्धो रक्तघूर्णितलोचनः। इष्टानामप्यनिष्टानां साधनं मातृवत् सदा ॥ ३५ ॥

२७. -d) दे<sub>1.3</sub> °वर्तिनी ( $\rightarrow$ °वर्तनी).

२८. -b) दे $_3$  वैष्णवं ( $\rightarrow$ वैष्णवीं); दे $_3$  महती ( $\rightarrow$ महतीं). -c) दे $_1$ तस्याश्र् ( $\rightarrow$ तस्यां); दे $_2$  दीक्षा ( $\rightarrow$ दीक्षां).

२९. -a) दे $_{2.3}$  शांडिल्य ( $\rightarrow$ शाण्डिल्यः). -b) दे $_1$  महारहः ( $\rightarrow$ ममार ह). -d) दे $_{2.3}$  कृद्धा ( $\rightarrow$ कृद्धाः).

<sup>30.</sup> -b) दे<sub>3</sub> विग्र [ह] हाः ( $\rightarrow$ विग्रहाः). -c) दे<sub>3</sub> निर्घूणात ( $\rightarrow$ निर्घूणाः); दे<sub>1</sub> ब्रह्म ( $\rightarrow$ ब्रह्मन्). -d) दे<sub>3</sub> य \*°( $\rightarrow$ यम°).

३२. -b) दे $_3$  °राजास्य ( $\rightarrow$ °राजस्य). -c) दे $_1$  निधाय $^\circ$  ( $\rightarrow$ निधाया $^\circ$ ); दे $_1$  पादौ ते ( $\rightarrow$ पादैस्ते).

३३. -c) दे<sub>2.3</sub> प्रहस्य भीमया वाचा.

३४. -a) दे $_{2.3}$  यमराजेन ( $\rightarrow$ यमराजे तु). -b) दे $_3$  शांण्डिल्य ( $\rightarrow$ शाण्डिल्यं)-c) दे $_{2.3}$  मुद्ररे ( $\rightarrow$ मुद्ररे:). -d) दे $_2$  °भृशां ( $\rightarrow$ °भृशं); दे $_{2.3}$  मुने ( $\rightarrow$ तदा).

३५. -b) दे<sub>3</sub> °घूणित° ( $\rightarrow$ °घूर्णित°).

प्राप्तये परिहाराय बोधयन्ती श्रुतिर्यतः । दुरात्मना ॥ ३६ ॥ परित्यक्ताऽनेन साक्षाद तु पापिष्ठं तत्पापविनिवृत्तये। सर्वेषु रौरवादिषु नरकेषु क्रमेण तु ॥ ३७ ॥ भोजयित्वा महादुःखान्यप्रसह्यान्यनेकशः आगच्छध्वं सहानेन शाण्डिल्येन दुरात्मना ॥ ३८ ॥ संचोदिता ब्रह्मन् यमदूता यमेन पापिष्ठमब्दानामयुतं तथैव सदा ॥ ३९ ॥ चक्रः पनश्चेनं समादाय यमदूता ययुः । यमं यमराजोऽपि प्राह गम्भीरया गिरा ॥ ४० ॥ तं दृष्ट्वा त्वया भुक्तं कल्याण जीवदुःसहम् । पापानां फलमाञ्चर्यं गच्छ विष्णोः पुरं सुखम् ॥ ४१ ॥ यमराजेन शाण्डिल्यो रथमास्थितः । इत्युक्ते विष्णुपुरं स्वस्तिमङ्गलसंयुक्तः गतः ॥ ४२ ॥ सुखं दुष्ट्वा शाण्डिल्यमनघं विष्णुर्भक्तहिते रतः । पुनरेनमभाषत ॥ ४३ ॥ प्रसादमकरोदस्य वेदमार्गपरित्यागफलं भक्तं त्वयानघ । मत्तन्त्राश्रयेणैव कृता मत्पूजा च त्वया ॥ ४४ ॥

३६. -d) दे<sub>3</sub> साक्षां ( $\rightarrow$ साक्षाद्).

३७. -b) दे<sub>1</sub> °द्ध्तये (→°वृत्तये).

३८. -a) दे $_3$   $^\circ$ दु \* न् ( $\rightarrow$  $^\circ$ दु:खान्).

 $_{39}$ .  $_{-b}$ ) दे $_{3}$  तुः ( $_{-6}$ ).  $_{-d}$ ) दे $_{1}$  अज्ञानाम् ( $_{-6}$ अब्दानाम्).

४0 -b) दे<sub>3</sub> प्रयु: (→ययु:).

<sup>89.</sup> -a) दे $_3$  भद्र भद्रं  $(\rightarrow$  भद्रं भद्र). -b) दे $_{2.3}$  कल्याणातीव दुःसहं. -d) दे $_{2.3}$  गव  $(\rightarrow$  गच्छ); दे $_3$  सुरं  $(\rightarrow$  पुरं).

४२. -a) दे $_{2.3}$  इत्युक्तो ( $\rightarrow$ इत्युक्ते). -d) दे $_2$   $^{\circ}$ पुरीं, दे $_3$   $^{\circ}$ पुरीं ( $\rightarrow$   $^{\circ}$ पुरं).

 $<sup>^{8}</sup>$   $^{8}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$ 

४४. -b) दे $_3$  भुक्त ( $\rightarrow$ भुक्तं). -c) दे $_{1-3}$  श्रयणेनैव ( $\rightarrow$ श्रयेणैव). -d) दे $_{2.3}$  त्व (दे $_3$  त्वा) या कृता ( $\rightarrow$ कृतात्वया).

तयाहं प्रीतवानस्मि तव शाण्डिल्य मे प्रियः। भयोऽपि मत्प्रसादेन कर्मलोके द्विजोत्तम ॥ ४५ ॥ भूत्वा वर्णाश्रमाचारं श्रौतं कृत्वा यथाबलम् । मद्भक्त्याऽतीवसंयुक्तो ममाराधनतत्परः ॥ ४६ ॥ साक्षाद ब्रह्मैकविज्ञानं ज्ञानं लब्ध्वा मृतो भव। इत्यक्तो विष्णुना ब्रह्मंच्छाण्डिल्यो भूवि जातवान् ॥ ४७ ॥ कुले शुद्धे साक्षादिग्नसमो मुने । ब्राह्मणानां पुनर्वासुदेवस्य प्रसादेन महामुने ॥ ४८ ॥ ब्रह्मचर्याश्रमे स्थित्वा वेदान सम्यगधीतवान् । पुनः स्नात्वा गृही भूत्वा ज्ञान्तः सत्यपरायणः ॥ ४९ ॥ विधिवत कृत्वा यागानन्तरम् । अग्नीनाधाय शुद्धात्मा ब्रह्मज्ञाने सदा शुचिः ॥ ५० ॥ प्रनष्टपापः अनित्यमीञ्चरादन्यदिति ज्ञात्वा प्रसादतः । विरक्तः सर्वलोकेभ्यस्त्यक्त्वा कर्माणि सर्वतः ॥ ५९ ॥ आचार्यात् श्रुतवेदान्तो मत्प्रसादान्महामुने । सर्वलोकविधातारं सर्वजं सर्वकारणम् ॥ ५२ ॥ सत्यबोधसुखानन्तमादिमध्यान्तवर्जितम् शिवाभिधम् ॥ ५३ ॥ अप्रमेयमनौपम्यमनिर्देश्यं

 $<sup>^{84}</sup>$ . -b) दे $_3$  शाण्डिल्या  $*(\rightarrow$ शाण्डिल्य मे); दे $_{2.3}$  प्रिय ( $\rightarrow$ प्रियः). -d) दे $_2$  द्विजोत्तमः ( $\rightarrow$ द्विजोत्तम).

 $<sup>\</sup>chi_{\xi}$ . -c) दे $_3$  °वीत ( $\rightarrow$ °तीव); दे $_2$  संयुक्ते ( $\rightarrow$ संयुक्तो).

४७. -c) दे<sub>3</sub> इत्युक्तौ (→इत्युक्तो).

४८. -c) दे $_2$  पुनः स, दे $_3$  स \*\* ( $\rightarrow$ स पुनः).

<sup>89</sup>. -a) दे $_2$  आश्रघ्ने (→आश्रमे). -d) दे $_2$  सत्या  $^{\circ}$ (→सत्य $^{\circ}$ ).

<sup>(-</sup>c) दे 1 शूद्रात्मा (-)शुद्धात्मा).

<sup>49. -</sup>a) दे<sub>2</sub> आनित्यम् (→अनित्यम्).

५२. -a) दे $_2$  आचार्या ( $\rightarrow$ आचार्यात्); दे $_2$  छत $^\circ$  ( $\rightarrow$ श्रुत $^\circ$ ); दे $_3$  आर्चार्याघृत वेदांतो .

<sup>(+3)</sup> -b) दे  $_3$  एदि (-) आदि). -d) दे  $_3$  अनिर्दृश्यं (-) अनिर्देश्यं); दे  $_2$  .3 शिवाभिधां (-) शिवामिधं).

मामपञ्यदयत्नेन मुने स्वात्मतया सदा। प्रपञ्चं प्रतिभासतः ॥ ५४ ॥ प्रारब्धकर्मप्राबल्यात मुक्तो भुक्तवानु भोगानु कञ्चितकालमनादृतः। कर्मणामन्ते निवृत्तो विश्वमायया ॥ ५५ ॥ पुनः वर्णाश्रमाचाराद वेदसिद्धादयत्नतः । एंटं शाण्डिल्योऽपि विमुक्तोऽभूत् तिच्छिष्याश्चैवमेव हि ॥ ५६ ॥ मार्गेण बहवोऽनेन मद्रूपमागताः । पुता विमुक्तये ॥ ५७ ॥ ब्रह्मन्नास्त्युपायो विना वेदाङ्गान्युपवेदास्तथैव सर्वज्ञास्त्राणि च। सांख्ययोगः पाशुपतस्तथा ॥ ५८ ॥ पुराणानि तथा धर्माञ्चान्ये देशजातिकुलानां महत्तराः । त भवेतु ॥ ५९ ॥ सर्वे वेदाविरोधेन प्रमाणं नान्यथा या वेदवाह्याः स्मृतयो याश्च कदुष्टयः । काश्च किंच प्रत्यवायस्य हेतवः ॥ ६० ॥ सर्वास्ता निष्फलाः ब्रह्मविदां सर्वप्रयत्नेन ब्रह्मन् वेदमेकं वेदविरुद्धानि समाश्रय ॥ ६१ ॥ त्यक्त्या इति परमेश्वरवाक्यमभीष्टं श्रुतिवचनेन समं हदि कृत्वा । श्रुतिहृदयं प्रणिपत्य महेशं श्रुतिमहिमानमवैत् स विसष्टः ॥ ६२ ॥ इत्युपपुराणे वासिष्ठलिङ्गे अष्टमोऽध्यायः ॥ ८ ॥

 $_{48}$ .  $_{-d}$ ) दे $_{3}$  प्रपंच ( $\rightarrow$ प्रपञ्चं); दे $_{1}$   $^{\circ}$ भाश्चतः ( $\rightarrow$  $^{\circ}$ भासतः).

<sup>44.</sup> -b) दे $_3$  केचित् काल मनादतः. -c)दे $_2$  कर्मणं ( $\rightarrow$ कर्मणां).

५६. –d) दे<sub>3</sub> तिच्छिष्योः (→तिच्छिष्याः).

<sup>40 -</sup>c) दे<sub>3</sub> वद° (→वेद°).

५८. -a) दे $_3$  वेदांगोन् (→वेदांगान्). -c) दे $_{2.3}$  साख्यं (→सांख्य). -d) दे $_{2.3}$  योगं पाशुपतं तथा.

५९ -a) दे<sub>2.3</sub> च (→तु).

 $<sup>\</sup>xi_0$ . -a)  $\dot{\xi}_{2,3}$  °aı $\epsilon_{2,3}$  ( $\rightarrow$  °aı $\epsilon_{2,3}$  ( $\rightarrow$  6 $\epsilon_{2,3}$  6 $\epsilon_{3,3}$  ( $\rightarrow$  6 $\epsilon_{3,3}$  6 $\epsilon_{3,4}$  ( $\rightarrow$  6 $\epsilon_{3,4}$  6 $\epsilon_$ 

६१. -b) दे<sub>3</sub> \*\* (→ब्रह्मन्).

६२. -c) दे<sub>1</sub> हृदय (→हृदयं). -d) दे<sub>2.3</sub> विसष्ठं (→विसष्ठः). **पुष्पिका**—दे<sub>2.3</sub> हैंगे (→िहिंगे).

# ईश्वर उवाच ।

चतुर्विधं प्रोक्तं कालतत्त्विवशारदैः। युगं विद्धि ततस्त्रेतायुगं मुने ॥ १ ॥ तेषामाद्यं कृतं ततीयं द्वापरं विद्धि ततः कलियुगं मुने। कृतयुगस्यैव देवता परिकीर्तितः ॥ २ ॥ ब्रह्मा रविस्त्रेतायुगस्योक्तो द्वापरस्य मुने हरिः । देवता ॥ ३ ॥ त्रयाणामपि कलियुगस्यापि रुद्रः सत्त्वगुणोदिक्तं विद्धि वेदविदां वर । सत्त्वरजोमिश्रा केवलं रजः ॥ ४ ॥ द्वापरं त्रेता ब्रह्मन् विद्धि वेदार्थवित्तम । तामसं सदा शुद्धो वृषभो नाम वाहनः॥ ५॥ धर्मञ्चतुष्पादः स्थितस्त्रेतायुगे त्रिभिः। पादाभ्यां द्वापरे ब्रह्मन् कलौ पादेन तिष्ठति ॥ ६ ॥ बलं द्विजस्यास्ति द्वितीये क्षत्रियस्य तु । आद्यं तृतीये बलवान् वैश्यः शूद्रस्तु बलवान् कलौ ॥ ७ ॥

9

३ दे₂.₃ श्री ईश्वर उवाच ।

२. -d) दे<sub>2.3</sub> °कीर्तिता ( $\rightarrow$ °कीर्तितः).

४. -a) दे $_3$  सत्वगुणे $^\circ$  (→सत्वगुणो $^\circ$ ). -b) दे $_3$  वरा (→वर).

५. -a) दे $_3$  चतुर्थ (→चतुर्थं). -b) दे $_3$  वे\*र्थ (→वेदार्थ). -d) दे $_{2,3}$  मम वाहनं (→नाम वाहनः ) .

 <sup>-</sup>d) दे, पादोन (→पादेन).

७. -d) दे $_1$  'वान कलै' (7d) इत्यारभ्य 'महामुने' (10d) यावत् द्विरावृत्तम् ; दे $_2$  कलै ( $\rightarrow$ कलै).

कृते ध्यानं तपइचैव कर्तुं शक्यमयत्नतः। ज्ञानयोगौ मुने शक्यौ त्रेतायामप्रमादतः ॥ ८ ॥ द्वापरे शक्यते कर्तुं योगो क्लेशेन सुव्रत। दानमेव कली शक्यं कर्तुं सर्वजनैः सदा॥९॥ आद्ये पूर्णायुषः सर्वे सदातृप्ता हिते रताः । सर्वे महामुने ॥ १० ॥ रूपयौवनसंपन्नाः सदा त्रेतायां कलहरुचाल्पो जायते सर्वदेहिनाम्। क्षुत्पिपासा च वैषम्यं स्वल्पं विप्र प्रजायते ॥ ११ ॥ द्वापरे जायते लोभः क्रोधक्व धनहीनता। पुण्यकर्माप्रवृत्तिश्च भूयो भूयो विजायते ॥ १२ ॥ निन्दन्ति विद्वांसं ब्रह्मनिष्टमकारणातु । विरक्तांश्चापि निन्दन्ति नराः सर्वत्र सर्वदा ॥ १३ ॥ धर्मिष्टं सर्वदा ब्रह्मनु बाधन्ते सर्वजन्तवः । ब्राह्मणं क्षत्रियं वैश्यं घ्नन्ति नीचा महामुने ॥ १४ ॥ मायावित्त्वमसूया च दम्भो दर्पश्च सुव्रत । कामः क्रोधक्च लोभक्च मोहोऽसत्यं सदा नृणाम् ॥ १५ ॥ वर्तते सर्वदा क्लेओ व्याधयञ्चाधयस्तथा । केचिद् रुद्रं समाश्रित्य विष्णुं निन्दन्ति वैष्णवान् ॥ १६ ॥ अन्ये विष्णुं समाश्रित्य निन्दन्तीइवरमव्ययम् । ब्रह्माणमादित्यं केचिन्निन्दन्ति पावकम् ॥ १७ ॥

९. -b) दे $_2$  सुव्रता ( $\rightarrow$ सुव्रत). -c) दे $_2$  कर्त्रुं, दे $_3$  कर्तुं ( $\rightarrow$ शक्यं). -d) दे $_{2.3}$  शक्यं ( $\rightarrow$ कर्तुं); दे $_1$  सर्वज्ञनैः ( $\rightarrow$ सर्वजनैः).

<sup>90.</sup> -b) दे $_{2.3}$  नराः ( $\rightarrow$ रताः). -c) दे $_1$  °सर्पनाः, दे $_{2.3}$  °संपन्ना ( $\rightarrow$ °संपन्नाः).

<sup>99.. –</sup>c) दे $_{2}$  क्षतिपासा ( $\rightarrow$ क्षुतिपासा). –d) दे $_{2}$  विजायते ( $\rightarrow$ प्रजायते).

<sup>9</sup>४. -a) दे<sub>3</sub> \* ह्मन् (→ब्रह्मन्). d) दे<sub>2.3</sub> शूद्रा (→नीचा).

<sup>9</sup>५. -a) दे $_2$  चं  $(\rightarrow a)$ . -b) दे $_3$  सुव्रता  $(\rightarrow g$ व्रत). -c) दे $_2$  कम, दे $_3$  काम  $(\rightarrow a)$ म. -d) दे $_2$  स्पेहो  $(\rightarrow h)$ हे $_3$  सुव्रता  $(\rightarrow g$ 

<sup>9</sup> इ. -a) दे<sub>3</sub> स \* दा (→सर्वदा).

<sup>9</sup>७. -c) दे<sub>3</sub> आदित्य (→आदित्यं).

आर्तं च रूपहीनं च विद्याहीनं महामुने । अर्थहीनं च निन्दन्ति धनवन्तो यथाबलम् ॥ १८ ॥ अनावृष्टिभयं चैव शस्यवाधास्तथैव च । अपहारोऽपि वित्तानां भूयो भूयो विजायते ॥ १९ ॥ देवताप्रतिमाः क्रोधान्नराञ्चोत्पाटयन्ति च। अवमानं च कुर्वन्ति प्रतिमासु निरन्तरम् ॥ २० ॥ ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्या निर्भया ब्रह्मवित्तम् । त्यजन्ति स्वाश्रमं मोहादु दुराचारा भवन्ति च ॥ २१ ॥ नाधीयन्त नरा वेदांच्छद्धया मुक्तये मुने। जीवनार्थं मुषापाठं कुर्वन्ति परिमोहिताः ॥ २२ ॥ लेखनं पुस्तकं केचिच्छुतेः कुर्वन्ति मोहिताः। ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्या न यजन्ति कलौ युगे ॥ २३ ॥ अन्यानेन धनं ब्रह्मन् संपाद्य भुवि मानवाः। यजन्ति यशसे केचित् श्रद्धया न कदाचन॥ २४॥ ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्या शूदशिष्या भवन्ति च। त्रैवर्णिका मुने शूद्रं सेवन्ते धनवाञ्छया ॥ २५ ॥ संभाषणं सदा शुद्धैः स्पर्शनं भोजनं कुर्वन्ति ब्राह्मणा वैश्या राजानञ्च दिने दिने ॥ २६ ॥

<sup>94. -</sup>a) दे<sub>3</sub> आर्त (→आर्त). -c) दे<sub>3</sub> निदंति (→निन्दन्ति).

<sup>9</sup>९. -a) दे $_{2.3}$  नित्यं  $(\rightarrow \hat{a}a)$ . -b) दे $_{2.3}$  °नाशस्  $(\rightarrow \circ a$ ाधास्). -c) दे $_{2.3}$  अपहारश्च  $(\rightarrow \circ a$ पहारोऽपि). -d) दे $_{2.3}$  -भिजायते  $(\rightarrow \circ a$ 0 वजायते).

२0. -a) दे $_3$  दे \* ता (→देवता). -d) दे $_3$  प्र \*° (→प्रति°).

२२. -a) दे $_3$  नाधीयंते ( $\rightarrow$ नाधीयन्त).

२३. –a) दे $_{2.3}$  पुस्तकं ( $\rightarrow$ पुस्तकं); दे $_1$  किंचित् ( $\rightarrow$ केचित्). –b) दे $_{2.3}$  °धृतेः ( $\rightarrow$ °च्छुतेः).

२५. -a) दे $_1$  वैश्याः ( $\rightarrow$ वैश्या). -d) दे $_1$  द्रवंते ( $\rightarrow$ सेवन्ते).

२६. -b) दे<sub>2</sub> तथा ( $\rightarrow$ सह); दे<sub>3</sub> स्पशन भोजने तथा.

शदा राजानमाश्रित्य मन्त्रिणञ्च भवन्ति हि । ब्राह्मणान निर्घुणा नित्यं वाधयन्ति महामुने ॥ २७ ॥ स्नानहीनो नरो भुङ्क्ते जपहोमादिवर्जितः । देवताराधने नित्यं भवन्ति विमुखा जनाः ॥ २८ ॥ उद्धलनं त्रिपुण्डं च भस्मना वेदमन्त्रतः। वेदमार्गपरिभ्रंशं कारयिष्यन्ति वै कलौ ॥ २९ ॥ बहनोक्तेन वसिष्ठ मनिसत्तम। किमत्र मर्यादा भिद्यते लोके लौकिकी न करिष्यति ॥ ३० ॥ लोहेन निर्मितैर्लोका युगान्ते समुपस्थिते। भविष्यन्ति देवतायुधलाञ्छनैः ॥ ३१ ॥ अङ्गिताउच नामरूपाभ्यां युगान्ते समुपस्थिते। नराणां अन्यानि यानि कर्माणि श्रौतानि मुनिसत्तम ॥ ३२ ॥ स्मार्तानि नाचरिष्यन्ति कलौ ब्रह्मन् नराः सदा । आम्नायं धर्मशास्त्रं च पुराणं भारतं मुने ॥ ३३ ॥ जल्पमात्रमिति ब्रह्मनु वदिष्यन्ति कलौ नराः। कुर्वन्त्यश्रौतकर्माणि श्रद्धया मुनिसत्तम ॥ ३४ ॥ स्वधर्मेऽभिरुचिर्नास्ति ब्राह्मणानां कलौ युगे। पञ्चरात्रं प्रशंसन्ति केचिद् भागवतं मुने ॥ ३५ ॥

२७. -b) दे $_3$  मित्रणश्च ( $\rightarrow$ मिन्त्रणश्च). -c) दे $_{2,3}$  निघृणा ( $\rightarrow$ निर्घृणा). -d) दे $_3$  वाधयित ( $\rightarrow$ वाधयिन्त).

२८. -d) दे<sub>3</sub> \* मुखा (→विमुखा).

२९. दे23 २९ cd -30 Θ.

<sup>39. —</sup>a) दे<sub>2.3</sub> न करिष्यन्ति मोहेन. —b) दे $_2$ ° [ प ] स्थिते ( $\rightarrow$ °पस्थिते). —d) दे $_2$  °युधु° ( $\rightarrow$ °युध°).

३२. -a) दे<sub>2</sub> नम (→नाम). -c) दे<sub>3</sub> अन्या [ न ] (→अन्यानि).

३३. -a) दे $_3$  निच $^\circ$  ( $\rightarrow$ नाच $^\circ$ ). -c) दे $_3$  [  $\overline{a}$  ] ( $\rightarrow\overline{a}$ ).

<sup>38</sup>. −b)  $\dot{\mathbf{c}}_2$  नारा ( $\rightarrow$  नराः).

अश्रोतमर्ध्वपण्डादि ललाटे श्रद्धया सह। धारियष्यन्ति मोहेन युगान्ते समुपस्थिते ॥ ३६ ॥ केचित कापालमिच्छन्ति केचित् पाशुपतं मुने । बौद्धं प्रशंसन्ति केचिद् दैगम्बरं मुने ॥ ३७ ॥ केचिल्लोकायतं ब्रह्मन् केचित् सोमं महामुने । केचिदिच्छन्ति तथा केचित् तु भैरवम् ॥ ३८ ॥ केचिद वामं प्रशंसन्ति केचिच्छाक्तं तथैव च। केचिदिच्छन्ति यामलं भुवि केचन ॥ ३९ ॥ **जांभवं** यानि शास्त्राणि विरुद्धानि महामुने। प्रमाणभूतेन वेदेन मुनिसत्तम ॥ ४० ॥ स्वतः तान्येव श्रद्धया यक्ताः परिगृह्य द्विजातयः । महाधीरा युगान्ते समुपस्थिते ॥ ४१ ॥ आचरन्ति शक्लदन्ता महाधीरा मुण्डाः काषायधारिणः। चरिष्यन्ति युगान्ते समुपस्थिते ॥ ४२ ॥ धर्म केचित् तीर्थविक्रयिणः परे। वेदविक्रयिणः तपोविक्रयिणः परे ॥ ४३ ॥ यज्ञविक्रयिणः केचित् केचित तैलविक्रयिणः परे। देवविक्रयिणः क्षीरविक्रयिणः केचिदाज्यविक्रयिणः परे ॥ ४४ ॥ धान्यविक्रयिणः केचिज् जलविक्रयिणः परे। कन्याविक्रयिणः केचित् पशुविक्रयिणः परे ॥ ४५ ॥

३६. -a) दे $_1$   $^{\circ}$ पुड्डादि ( $\rightarrow$   $^{\circ}$ पुण्ड्रादि). -b) दे $_1$  सत्वः ( $\rightarrow$ सह).

३७. -a) दे $_1$  कपालं ( $\rightarrow$  कापालं). -b) दे $_3$  पाशु [ प ] तं ( $\rightarrow$ पाशुपतं). -c) दे $_1$  बौद्ध-( $\rightarrow$ बौद्धं). -d) दे $_3$  देगम्वरं ( $\rightarrow$ दैगम्वरं).

३८. —c) दे<sub>1</sub> नाकुलं (→लाकुलं); दे<sub>3</sub> लाभ कुल केदिछन्ति.

<sup>39. —</sup>a) दे3 वाम (→वामं). —d) दे कचन (→केचन).

४0. -b) दे3 वर्द्धानि (→विरुद्धानि).

<sup>89.</sup> -a) दे<sub>2.3</sub> युक्ता ( $\rightarrow$ युक्ताः). -b) दे<sub>2.3</sub> द्विजामुने ( $\rightarrow$ द्विजातयः). -c) दे<sub>3</sub> महाधीराः ( $\rightarrow$ महाधीरा).

 $_{8}$ २.  $_{-b}$ ) दे $_{3}$  मुण्डा: कषाय $^{\circ}$   $_{-c}$ ) दे $_{1.3}$  धर्म (→धर्म).

४३. -c) दे<sub>3</sub> विक्र [ यि ] णः (→विक्रयिणः).

मांसिवक्रयिणः केचित् सुराविक्रयिणः परे। केचिदु दारविक्रयिणः परे ॥ ४६ ॥ पत्रविक्रयिणः भ्रातृविक्रयिणः केचिद् भविष्यन्ति कलौ नराः। ब्राह्मणानु पादयोर्बदृध्वा हस्तयोर्निगडेन तु ॥ ४७ ॥ पीडयन्ति सदा शुद्रा धनार्थं राजसेवकाः । उच्चासनस्थान् शुद्रांश्च भूमौ स्थित्वा द्विजाः सदा ॥ ४८ ॥ स्वस्तिमङ्गलयक्ताभिर्वाग्भिर्नित्यं स्तुवन्ति च। न क्षमन्ते द्विजान् शूदा मुने राजोपजीविनः ॥ ४९ ॥ शद्राणां द्वारि सेवार्थं तिष्ठन्ति ब्राह्मणाः सदा। अध्यापयन्ति श्रद्धांश्च ब्राह्मणा वेदवित्तम् ॥ ५० ॥ पटन्ति वैदिकानर्थाम् शृदाणामर्थसिद्धये । परदारपराः सर्वे भविष्यन्ति नराः सदा ॥ ५१ ॥ परभर्तृपरास्तद्वत् स्त्रियः सर्वाः स्वभावतः। मन्त्रोषधं समाश्रित्य दर्शयित्वा फलानि तु ॥ ५२ ॥ वेदमार्गपरिभ्रंशं कारियष्यन्ति वै कली। किमत्र बहुनोक्तेन विसष्ठ मुनिसत्तम ॥ ५३ ॥ मर्यादा भिद्यते लोके लौकिकी वैदिकी तथा। कृपयाऽहं महामुने ॥ ५४ ॥ वेदमार्गप्रतिष्ठार्थं सनकादिम्नीन्द्रेभ्यो दास्यामि ज्ञानमृत्तमम् । विष्णुइच लोकरक्षार्थं मूर्तिमाश्रित्य कामि ॥ ५५ ॥

४६. -b)दे3 जल,+सुरा $^{\circ}$  (→सुरा $^{\circ}$ ). -d) दे1 दारा $^{\circ}$  (→दार $^{\circ}$ ); दे3 दारविक्र\*णः परे.

४८. -a) दे2 शूद्र- (→शूद्रा). -d) दे2.3 द्विजा (→द्विजाः).

४९. -b) दे $_3$  वाग्भिर्नत्यं स्तु\*ित च. -c) दे $_2$  पमंते ( $\rightarrow$ क्षमन्ते); दे $_2$  द्विजानु ( $\rightarrow$ द्विजान्). -d) दे $_2$ °जीवितिनः ( $\rightarrow$ °जीविनः).

<sup>40.</sup> b)दे3 तिष्ठं तिष्ठंति (→तिष्ठन्ति). -d) दे2.3°वित्तमाः (→°वित्तम).

<sup>42. -</sup> a) दे $2^{\circ}$ पुरुष $^{\circ} (\rightarrow {^{\circ}}$ भर्तृ $^{\circ}).$ 

राक्षसानिखलान हत्वा स्वस्वरूपं गमिष्यति। मन्नियोगाद्धरिः साक्षादतीव श्रद्धया सह ॥ ५६ ॥ कृष्णद्वैपायनो भूत्वा ब्रह्मचारी जितेन्द्रियः । वेदान्तानां प्रतिष्ठार्थं मुने सुत्रं करिष्यति ॥ ५७ ॥ जैमिनिर्व्यासिशष्यस्त ममाजावशमागतः कर्मकाण्डप्रतिष्टार्थं गृहस्थे नियतव्रत ॥ ५८ ॥ यज्ञदानतपोयुक्तः स्वयं सुत्रं करिष्यति । उभाभ्यां सुस्थितो लोके वेदमार्गो भविष्यति ॥ ५९ ॥ कलिदोषनिवृत्तये। तस्मात्सर्वप्रयत्नेन वेदमार्गे सदा स्थित्वा मोक्षकामनया द्विजः ॥ ६० ॥ कृत्वा कर्म यथाशक्ति ज्ञानेच्छायां ततः परम्। त्यक्त्वा सर्वाणि कर्माणि ज्ञानाभ्यासपरो भवेत् ॥ ६१ ॥ ज्ञानाभ्यासान्महापापान्मुच्यते नात्र संशयः । यथा दावानले क्षिप्तं तृणं पर्णं च दह्यते ॥ ६२ ॥ पापं ज्ञानाग्निर्दहते क्षणातु । आर्द्रमप्यखिलं कुर्वाणोऽपि च कर्माणि कदाचिदपि यः पुमान् ॥ ६३ ॥ श्रद्धाहीनोऽपि वेदान्तश्रवणे यदि यत्नवान् । नास्ति तस्य भयं किञ्चित् कलिदोषोऽपि नश्यति ॥ ६४ ॥

<sup>(4</sup>E. -c) दे3 योगद (→योगाद). -d) दे2 श्राद्धया, दे3श्र \* या (→श्रद्धया).

५८. -b) दे2 आगतं (→आगतः); दे3ममाज्ञाब \* मागता. -d) दे2.3 गृहस्थो नियतव्रतः.

५९. -b) दे3 सूत्रा (→सूत्रं). -c) दे1 सुस्थिते (→सुस्थितो). -d) दे2 भविष्यते (→भविष्यति,).

 $<sup>\</sup>xi 0.$  -d) दे $3^{\circ}$ कामा $^{\circ}(\rightarrow^{\circ}$ काम $^{\circ})$ .

६१. -b) दे2 ज्ञान  $^{\circ}(\rightarrow \odot )$ . -d) दे3 $^{\circ}$ अभ्या  $*(\rightarrow ^{\circ} )$ अभ्यास).

 $<sup>\</sup>epsilon$ २. -c) दे $_3$ क्षिप्त ( $\rightarrow$ क्षिप्तं). -d) दे $_3$  तृणां ( $\rightarrow$ तृणं).

६३. -b) दे $_3$  °दहति ( $\rightarrow$ °दहते).

६४. -a) दे2 श्राद्धा °(→श्रद्धा).

अभोज्यभोजनो वापि कृत्सिताचारवानपि। विप्रः सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ ६५ ॥ ज्ञानाभ्यासपरो उदितं चेत् परं ज्ञानं ब्रह्मैय भवति स्वयम् । पुण्यपापप्रसङ्गोऽपि नास्ति ज्ञानात् परं मुने ॥ ६६ ॥ सर्वमात्मतया दृष्टं यतस्तस्मिन् द्विजोत्तम । अल्पायासो महानर्थनाञ्चकः सर्वसौख्यदः ॥ ६७ ॥ ज्ञानाभ्यासो यतस्तस्मादुज्ञानमेव सदाऽभ्यसेत् । मूककुम्भो यथा तोये क्षिप्तः कालेन सुव्रत ॥ ६८ ॥ पर्णकम्भो भवेत तोयात् तदञ्ज्ञानेन मानवः । यथाग्निस्त्रणकाष्टादिनिर्मिते मन्दिरे स्थितः ॥ ६९ ॥ दहति ज्ञानं तद्धदज्ञानमन्दिरम्। नीचाऽपि कन्यका राज्ञा गृहीता महिषी भवेत् ॥ ७० ॥ पुनर्नावमान्यार्हा पूज्यैवाखिलमानवैः । तद्वज् ज्ञानी नरो राज्ञा गृहीतो भुवि मानवः ॥ ७१ ॥ स पुनर्नावमानार्हः पूज्य एव सुरासुरैः। ज्ञानाभ्यासफलस्यास्य विनाशो नास्ति सर्वदा ॥ ७२ ॥ तस्माद् वेदान्तवाक्यानामभ्यासः सर्वदोषहत्। अथवा यो नरो गत्वा पुरीं वाराणसीं मम ॥ ७३ ॥

६५. -b) दे3°आचार\* (→°आचार).

६६. -a) दे1 उदिते (→उदितं).

६७. -a) दे $_3$  दृष्टों (→दृष्टं). -b) दे $_2$  यतस्तस्मा, दे $_3$  येनस्तस्मा (→यतस्तिस्मिन्).

६८. -a) दे $_1$  ज्ञानो $^{\circ}$  ( $\rightarrow$ ज्ञाना $^{\circ}$ ). -b) दे $_1$  मानं ( $\rightarrow$ ज्ञानं).

६९. -b) दे। तद्धद्, दे2.3 तस्माद् ( $\rightarrow$ तद्धज्).

७०. -a) दे3\* हित (→दहित).

७१. -a) दे। पुनर्नाय° ( $\rightarrow$ पुनर्नाव°). -c) दे। तद्वद् ( $\rightarrow$ तद्वज्); दे $_{2.3}$  तद्वज् (दे। द्) जानेव राज्ञा वै.

७२. -a) दे। पुनर्नीव $^{\circ}$  ( $\rightarrow$ पुनर्नाव $^{\circ}$ ). -c) दे $_{2.3}$  परस्यास्य ( $\rightarrow$ फलस्यास्य).

७३. -b) दे2 अभ्या \*(→अभ्यासः).

श्रद्धाविनयसंयुक्तः प्रणम्य मणिकर्णिकाम् । तस्यां स्नात्वा महादेवं साक्षादु विक्वेक्वरं क्षिवम् ॥ ७४ ॥ दृष्ट्रवा प्रणम्य देवेशं समाराध्य यथाबलम् । उपोष्य दिनमात्रं वा मुच्यते कलिदोषतः॥ ७५॥ अथवा ब्रह्मविच्छेष्ठ यो नरः श्रद्धया सह। सुवर्णमुखरीं गत्वा स्नात्वा तस्यामुपोषितः ॥ ७६ ॥ श्रीकालहस्तिनाथं मां दृष्ट्वा भक्त्या प्रणम्य च। विजित्य कलिजान् दोषान् मुच्यते भवबन्धनात् ॥ ७७ ॥ अस्मादन्यं मुने स्थानं नास्ति संसारनाञ्चकम् । अत्र ब्रह्मिवदां श्रेष्ठ यत्किञ्चिच्छिवयोगिने ॥ ७८ ॥ ददाति यः पुमान् भक्त्या स याति परमां गतिम् । यदत्र शिवयोगिने ॥ ७९ ॥ विष्वायनकालेषु दत्तं तदक्षयं प्रोक्तं धार्मिकेर्वेदपारगैः। वाराणस्यां प्रदत्तं यत् तत् सहस्रगुणाधिकम् ॥ ८० ॥ अत्र दत्तमसंख्यातं कलिदोषस्य नाशनम्। तस्मादेतत् प्रयत्नेन भजेत् स्थानं नरः सदा ॥ ८१ ॥ अत्र भक्तिमतां नृणां नास्ति लोकत्रयेष्यपि। भीतिस्तरमान्नरो भक्तिं कुर्यादत्रैव सर्वदा ॥ ८२ ॥

७५. -b) दे2 समाराधा (→समाराध्य).

७६. -a ) दे $_2$  ब्राह्म $^\circ$  ( $\rightarrow$ ब्रह्म $^\circ$ ); -c ) दे $_1$  मुखरी ( $\rightarrow$ मुखरीं). -d ) दे $_1$  उपेषितः ( $\rightarrow$ उपोषितः).

७७. -a) दे $_2$  °हस्तिनाथ ( $\rightarrow$ °हस्तिनाथं).

 <sup>-</sup>d) दे₁ सहस्रं (→सहस्र-).

८२. -c) दे<sub>2..3</sub> भक्ति (→ भक्तिं).

अत्र देवमदृष्ट्वा यो मुक्तिमिच्छति सुव्रत । सोऽन्नं त्यक्त्वां विषं भुङ्क्ते क्षुधार्तः क्षुन्निवृत्तये ॥ ८३ ॥ इति तव परमं रहस्यमुक्तं श्रुतिशिरित स्थितमादृतं मया । मुनिवर सङ्घपरम्परागतं परिहरणीयमिदं (?) त्वया मुने ॥ ८४ ॥

इत्युपपुराणे वासिष्ठलिङ्गे नवमोऽध्यायः ॥ ९ ॥

८३. -d) दे<sub>3</sub> °वत्तये (→°वृत्तये).

८४. -a) दे $_{2.3}$  परम ( $\rightarrow$ परमं); दै $_3$  \* हेस्य ( $\rightarrow$ रहस्य). -b) दे $_1$  मयापि ( $\rightarrow$ मया). -c) दे $_2$  परमागत, दे $_3$  परंपनमागतं ( $\rightarrow$ परम्परागतं). -d) दे $_{2.3}$  परिहरि $^\circ$ ( $\rightarrow$ परिहर $^\circ$ ). **पुष्पिका**:— दे $_{2.3}$  वासिष्ठ लैङ् ( $\rightarrow$ वासिष्ठलिङ्गे).

# ईश्वर उवाच।

ब्रह्मन् देवदारुवने पुरा कल्पान्तरे सर्वसिद्धिसमाकीर्णे देवदानवसेविते ॥ १ ॥ वापीकपतडागाद्येः सरिद्धिः समलंकते। फलमुलसमाकीर्णे पर्वतेश्च समावृते ॥ २ ॥ भुग्विङ्गरा वसिष्ठञ्च विञ्वामित्रोऽथ गौतमः । पुलस्त्यः पुलहरूचात्रिः सुकेशश्च क्रतुस्तथा ॥ ३ ॥ मरीचि: कञ्यपञ्चापि संवर्तः संगवानजः । कालभद्रश्य काकोलुकः ककृत्स्थः कणप्रियः ॥ ४ ॥ किरीटी रुद्रभक्तरच किङ्किणी किंशुकप्रभुः। आदित्यवर्ण आयुष्मानाराध्यो दुरतिक्रमः ॥ ५ ॥ दुर्लभो शीलवानपि। दुन्दुभिर्दुर्गो दुतोदुः कौशिकः कण्यः कङ्गणादिमहर्षयः ॥ ६ ॥ सुमन्तुः चत्वारिंशत्सहस्राणि तथैवाष्ट्रसहस्रकम् । तपश्चेरुर्महाप्राज्ञा कृच्छ्चान्द्रायणादिभिः 11 9 11

90

<sup>₩ .</sup> दे2.3 श्री ईश्वर उवाच ।

३. -a) दे। भृग्विङ्गरविसष्ठाश्च. -b) दे३ वि \*  $^{\circ}$ (→विश्वा $^{\circ}$ ); दे $_{2.3}$   $^{\circ}$ मित्रश्च (→मित्रोऽथ); दे $_{2}$  गोतमः (→गौतमः).

४. -a) दे $_3$  °चिप ( $\rightarrow$ °चापि). -b) दे $_3$  अज ( $\rightarrow$ अजः). -d) दे $_3$  कणः ( $\rightarrow$ कण-).

५. -c) दे2.3 आदित्य वर्ण रायुष्मान्.

६. -a) दे। दलम्भो ( $\rightarrow$  दुर्लभो). -b) दे। हतोदुः, दे $_3$  दुतोदु ( $\rightarrow$  दूतोदुः).

७. –b) दे $_3$  तथैवा सहस्रकाः.–c) दे $_{1.2}$   $^{\circ}$ प्राज्ञाः (  $\rightarrow$   $^{\circ}$ प्राज्ञा). –d) दे $_{2.3}$  कृछं (  $\rightarrow$  कृच्छ्-).

यजन्ति यज्ञैर्विविधेरीश्वरं श्रद्धया सह। अहं तेषां मुनीनां तु मायापाञ्चानिवृत्तये ॥ ८ ॥ आत्मज्ञानप्रदानार्थं देवदारुवनं गतः । कल्याणं वेषमास्थाय मन्मायाशक्तिवैभवात् ॥ ९ ॥ विष्णुश्च मायया ब्रह्मन् भार्याऽभून्मम सुन्दरी। तया सह मुने क्रीडां कृत्वा वेषं दिगम्बरम् ॥ १० ॥ वर्णाश्रमसमाचारविनिर्मुक्तस्तया सह। अहं भिक्षाटनं तेषां मन्दिरे कृतवान् द्विज ॥ ११ ॥ मां दृष्ट्वा मायया नार्यो मोहिता मुनिपुंगव। त्यक्तवस्त्रा मुने काश्चित् काश्चित् त्यक्तविभूषणाः ॥ १२ ॥ काश्चिन्मां वीक्ष्य तिष्ठन्ति काश्चिदालिङ्गनोत्सुकाः । काश्चिन्मां भुङ्क्ष्य भुङ्क्ष्येति प्रार्थ्य धायन्ति मां प्रति ॥ १३ ॥ महर्षीणां सुतास्तेपि मम भार्यां सुशोभनाम्। दृष्ट्वा मन्मथविद्धाङ्गा निर्लज्जा विवशा भृशम् ॥ १४ ॥ त्यक्तवस्त्राः समालिङ्ग्य भुक्तवन्तो महामुने । केचिन्मोहेन नृत्यन्ति मण्डितभ्रूविलासिनः ॥ १५ ॥ मुने केचित् करास्फोटं कुर्वन्ति परिमोहिताः। एवं नराणां नारीणां कुलं भ्रान्तमभून्मुने ॥ १६ ॥ तं दृष्टवा मुनयः सर्वे कुपिता मां प्रियां च मे । अतीव परुषं वाक्यं प्रोचुर्मां प्रति सुव्रताः ॥ १७ ॥

८. −c) दे2.3 अथैतेषामहं शंभुः.

<sup>90.</sup> -b) दे2 म \* ( $\rightarrow$  मम). -d) दे3 वैषं ( $\rightarrow$  वेषं).

<sup>99. -</sup>c) दे2 अह (→ अहं).

<sup>9</sup>३. -c) दे $_{1.3}$  किरचन्मां  $(\rightarrow$  कारिचन्मां). -d) दे $_{1}$  प्रोच्य  $(\rightarrow$  प्रार्थ्य).

<sup>98.</sup> -b) दे $_3$  समर्धाया ( $\rightarrow$  मम भार्यां); दे $_2$  सुशोभना ( $\rightarrow$  सुशोभनाम्).

<sup>9</sup>५. -d) दे $_3$  °विलासिन ( $\rightarrow$  °विलासिनः).

<sup>9</sup>७. -a) दे2 तद्  $(\rightarrow \vec{n})$ . -c) दे3 परषुं  $(\rightarrow \nabla \vec{n})$ . -d) दे2.3 सुव्रत  $(\rightarrow \nabla \vec{n})$ .

शेपुरुच शापैर्मां ब्रह्मन् मायया मम मोहिताः। महामन्त्रैर्महाघोरैरभिचारः कृतो मम ॥ १८ ॥ तत्सर्वं विफलं ब्रह्मन्नभून्मय्याज्ञया मम। संभूय मुनिश्रेष्टाः समुपेत्य महामुने ॥ १९ ॥ पृष्टवन्तो भवान् कस्त्वं किमुद्दिश्य त्वमागतः । इति पुष्टेन तैरुक्तं मया ब्रह्मविदां वर ॥ २० ॥ ईद्रशोऽहमिति प्राज्ञाः पुनर्वक्ष्यामि कारणम् । इदानीं भार्यया सार्धं तपञ्चर्तुमिहागतः ॥ २१ ॥ इति मद्वचनं श्रुत्वा मुनयो मुनिपुंगव। प्रोचुर्धिग् धिङ् महामूढ वस्त्रेणाच्छाद्य विग्रहम् ॥ २२ ॥ त्यक्त्या भार्यां महादुष्टां मोहयन्तीं तपञ्चर । इति तेषां वचः श्रुत्वा मम भार्या पतिव्रता ॥ २३ ॥ न कदाचिदियं दुष्टा न बुध्याऽप्यन्यमिच्छति । इत्युक्ताश्च मया ब्रह्मनू ब्राह्मणा मम मायया ॥ २४ ॥ संभूयातीव संक्रुद्धाः परुषं वाक्यमब्रुवन् । गच्छ गच्छ महादुष्ट भार्या ते व्यभिचारिणी ॥ २५ ॥ त्यं च वर्णाश्रमाचार – विहीनो बुद्धिपूर्वतः । नान्यमिच्छति भार्या म इति मिथ्या त्वयेरितम् ॥ २६ ॥

<sup>9</sup>९. -c) दे3 तेषां (→ते); °दे2 श्रेष्टा, दे3 °श्रेष्ठा (→°श्रेष्ठाः) .

२0. -b) दे₃ कि \* द्दिश्य (→िकमुद्दिश्य).

२9. -a) दे2 प्रार्ज्ञ:, (→प्राज्ञाः).

२२. -b) दे3 °पुंगव: (→°पुंगव). -c) दे2.3 प्रोचुधिक्धिक् महामूढ़.

२३. -a) दे  $^{\circ}$ हष्टां ( $\rightarrow$   $^{\circ}$ दुष्टां); दे  $^{\circ}$  त्यक्त्वा भर्या महादुष्टा. -b) दे  $^{\circ}$  मोहयंति ( $\rightarrow$ मोहयन्तीं); दे  $^{\circ}$  तपाश्चर ( $\rightarrow$ तपाश्चर). -c) दे  $^{\circ}$  [a] aचः ( $\rightarrow$ aचः).

२५. -a) दे। सकष्टाः, दे2.3 संरुष्टाः ( $\rightarrow$ संक्रुद्धाः).-b) दे3 परषं ( $\rightarrow$  परुषं); दे3 अव्रवन् ( $\rightarrow$ अब्रुवन्).

२६. -a) दे3 आचार-आचार. -d) दे2.3 इत्यनृतं ( $\rightarrow$ इति मिथ्या).

इत्याकर्ण्य वचस्तेषां सत्यमेवेरितं मया। मदु द्रष्ट्या मम भार्येयं मयाऽभिन्ना ह्यविक्रिया ॥ २७ ॥ रागद्वेषभयक्रोधलोभमोहादिवर्जिता पुण्यपापविनिर्मुक्ता सर्वदा परमार्थतः ॥ २८ ॥ अहं च सर्वदा विप्रा वर्णाश्रमविवर्जितः । न कर्ता न च भोक्ताऽहं न च कारियता तथा ॥ २९ ॥ धर्माधर्मो न मे विप्राः सर्वदा परमार्थतः । भवतामात्मविज्ञानमशेषक्लेशनाशनम् ॥ ३०॥ नास्ति देहात्मबोधेन कृतं कर्माखिलं सदा। मांसदृष्ट्या विलोक्येनां मां च वेदविदां वराः ॥ ३१ ॥ दूषणान्युक्तवन्तस्तु यूयं तन्नास्ति मे सदा। इति मद्वचनं श्रुत्वा मुनयः क्रोधमूर्च्छिताः ॥ ३२ ॥ विचार्य संभूय मामेवं पुनरब्रुवन् । सर्वे अहो विरुद्धं भवता प्रोक्तं चोरेण साहसात् ॥ ३३ ॥ न कर्ता न च भोक्ताऽहं पुण्यपापविवर्जितः। वर्णाश्रमविनिर्मुक्तस्तपञ्चर्तुमिहागतः ॥ ३४॥ इत्युक्ता मुनयः सर्वे मायया मम मोहिताः। लोष्टेश्च मष्टिभिर्दण्डैस्ताडयां चक्रिरे भृशम् ॥ ३५ ॥

२७. -b) दे $_3$  °वेरित ( $\rightarrow$ वेरितं). -c) दे $_1$  भार्येय( $\rightarrow$ भार्येयं). -d) दे $_1$  मथा° ( $\rightarrow$ मया°) .

२९. -a) दे2 विप्रा: (→विप्रा:) .

<sup>30</sup>. -a) दे $_{1.2}$  °धर्मी (→°धर्मी), दे $_{2.3}$ विप्रा (→विप्राः). -d) दे $_{1}$ °क्लेषं (→°क्लेश-).

<sup>39. —</sup>b) दे $_3$  कृत कर्मा \* लं सदा. —c) दे $_3$  वि \* क्यैनां (→विलोक्यैनां). —d) दे $_3$  °विद विराः (→°विदां वराः).

<sup>-</sup>a) दे दूषणाभ्युक्त वर्तस्तु. -b) दे पर्यन्तन्नासि मे सदा. -c) दे श्रु \* ( $\rightarrow$ श्रुत्वा).

३३. -c) दे<sub>1</sub> अहं (→अहो). -d) दे<sub>1</sub> प्रोक्ताचारेण साहसात्.

३४ -c) दे<sub>3</sub> इत्युवर्णाश्रम विविमुक्त (?).

परिभृतेन तैर्ब्रह्मन् मया भिक्षाटनं कृतम् । दृष्ट्वा पूर्वं विसष्ठस्य भार्यातीव पतिव्रता ॥ ३६ ॥ अरुन्धतीति विख्याता यथा भार्या तवानघ। मां प्रणम्य महाभक्त्या प्रत्युद्रम्य तपस्विनी ॥ ३७ ॥ प्रक्षाल्य पादौ तोयेन दत्त्वा चासनमादरात । संप्रेक्ष्य शिथिलं देहमभिघातहतं द्विजैः ॥ ३८ ॥ संधयामास भैषज्यैर्दत्त्वा भिक्षां यथाबलम् । पुनक्च मां प्रणम्येदमब्रवीदु वचनं सती ॥ ३९ ॥ को भवान् कृत आयातः किमाचारो भवानिति । अहमप्युक्तवानेवं केवलं कृपयानघ ॥ ४० ॥ नाहं देवो न गन्धर्वो न यक्षो न च राक्षसः । न मनुष्यो न सर्पञ्च न पशुर्न च पक्षिणः ॥ ४१ ॥ न च शब्दो न च स्पर्शो न च रूपरसादयः । नाहं पृथ्वी न सलिलं न च विह्नर्न चानिलः ॥ ४२ ॥ न चाकाशो न देहरूच न च प्राणो न चेन्द्रियम् । न कर्ताऽहं न भोक्ताऽहं न वर्णी न च आश्रमी ॥ ४३ ॥ न च विद्या न चाविद्या न साध्योऽहं न साधनम् । न साधकोऽहं कल्याणि सिद्धानां प्रवरोऽस्प्यहम् ॥ ४४ ॥

३६. -a) दे3 परिभूतेनैव ब्रह्मन्. -b) दे3 भिक्षाटन (→भिक्षाटनं). -c) दे2.3 पूर्व (→पूर्वं).

३७. -d) दे<sub>1</sub> प्रत्युद्गत- (→प्रत्युद्गम्य).

३८. -d) दे<sub>1</sub> °कृतं, दे<sub>3</sub> °हत ( $\rightarrow$ °हतं).

३९. -d) दे<sub>2</sub> व \* नं (→वचनं).

४0. -b) दे<sub>1</sub> भावान् (→भवान्).

४९. -d) दे<sub>3</sub> -त्व- (→च).

४२. -d) दे<sub>3</sub> विह्नन (→विह्नर्न).

४३. -c) दे<sub>1</sub> त ( $\rightarrow$ न), दे<sub>3</sub> भोक्ताह ( $\rightarrow$ भोक्ताऽहं). -d) दे<sub>2.3</sub> वणी ( $\rightarrow$ वणीं); दे<sub>1</sub> नापि, दे<sub>2.3</sub> क्वापि ( $\rightarrow$ न च).

४४. -c) दे $_3$  साधकोह ( $\rightarrow$ साधकोऽहं).

महाप्राज्ञे ब्योमवर्त्सर्वगः सदा । नागतोऽहं तथाऽपि मण्डलादस्मात् सौराद्वेदमयादहम् ॥ ४५ ॥ भार्यया सार्द्धमनया धर्मचारिणि। आगतो स्वच्छन्दवृत्तिराचारो मम चास्याञ्च सुन्दरि ॥ ४६ ॥ त्वं च मामपि विद्धचेवं मम वाक्यपरिग्रहात्। तवातीव गात्रशुश्रुषयानया ॥ ४७ ॥ प्रसन्नोऽहं इत्युक्त्या तामहं ब्रह्मत्रनुगृह्य गृहान्तरम् । आगमं भार्यया सार्धं भैक्षार्थं मुनिसत्तम ॥ ४८ ॥ गच्छन्तं मुनयो दृष्ट्वा प्रोचुर्मां परिमोहिताः । तिष्ठ तिष्ठ सदा स्त्रीणां मोहनः पुरुषाधम ॥ ४९ ॥ लिङ्गमेतत् समुत्पाट्य वनेऽस्मिन् भार्यया विना । लिङ्गं समुत्पाट्य तत्रैवान्तर्हितोऽभवम् ॥ ५० ॥ मां च लिङ्गं च मद्भार्यां नापश्यन् मुनयो मुने । उत्पातोऽभूत् तदा तत्र सर्वलोकभंयकरः ॥ ५१ ॥ न तदा राजते सुर्यो न चन्द्रो न च पावकः । भूकम्पञ्च समुद्भूतो मन्त्रास्तेषां न भान्ति च ॥ ५२ ॥ एवं संक्षुभितेऽरण्ये मुनयः संशितव्रताः । परस्परं समालोक्य ब्रह्मलोकं समभ्ययुः ॥ ५३ ॥

४५. -d) दे<sub>3</sub> देह-° (→वेद-°).

x६. -b) दे<sub>1</sub> आगतो (→अनया). -c) दे<sub>3</sub>  $^{\circ}$ राचा \* (→ $^{\circ}$ राचारो).

 $y_0$ . -b)  $\dot{c}_1$  нн वाक्यं परिग्रहम्. -d)  $\dot{c}_{2,3}$  °нн (→°[अ]नया).

४८. -a) दे $_3$  मां  $(\rightarrow \pi i)$ . -d) दे $_3$  भक्ष्यार्थं  $(\rightarrow \hat{H}$ क्षार्थं).

४९. -a) दे $_3$  गवातं ( $\rightarrow$ गच्छन्तं). -c) दे $_3$  ति \* त्यदा ( $\rightarrow$ तिष्ठ सदा). -d) दे $_{2.3}$  मोहन ( $\rightarrow$ मोहनः); दे $_1$  मोहनः पुरुषाधमः.

<sup>40.</sup> -a) दे $_1$  एनत् ( $\rightarrow$ एतत्); दे $_{2.3}$  समुत्पाद्य ( $\rightarrow$ समुत्पाट्य). -c) दे $_{2.3}$  समुत्पाद्य ( $\rightarrow$ समुत्पाट्य). -d) दे $_2$  अ \* र्हितो $^\circ$  ( $\rightarrow$ अन्तर्हितो $^\circ$ ); दे $_3$  तत्रैवार्हितो भूयं.

<sup>49.</sup> -c) दे3 उत्पाता $^{\circ}$  (→उत्पातो $^{\circ}$ ). -d) दे3 भयंकरा: (→भयंकर:).

५२. -d) दे<sub>1</sub> गन्तास् ( $\rightarrow$ मन्त्रास्); दे<sub>3</sub> तेषा ( $\rightarrow$ तेषां).

तरिमन् दिव्यासनासीनं कोटिसूर्यसमप्रभम्। ब्रह्माणं मुनयो दृष्ट्वा स्तोत्रैः स्तुत्वाभिवन्द्य च ॥ ५४ ॥ ज्ञापयां चक्रिरे सर्वं मुनयो मुनिपुंगव। किश्चत् सभार्यः शान्तात्मा नग्नो विकृतलक्षणः ॥ ५५ ॥ वर्णाश्रमविनिर्मुक्तो देवदारुवनं गतः । मोहयामास सौन्दर्यात्रारीणां कुलमाशु नः ॥ ५६ ॥ तस्य भार्या च सौन्दर्याद् दूषयामास पुत्रकान्। दत्ताः शापाः परं धातस्ते च शापाः पराहताः ॥ ५७ ॥ अभिचारः कृतोऽस्माभिः सोऽपि देव पराहतः। अस्माभिर्मुष्टिभिर्दण्डैस्ताडितञ्च परात्परम् ॥ ५८ ॥ सोऽपि स्वकीयमुत्पाट्य लिङ्गं त्यक्त्वा सुरेश्वर। तत्रैव भार्यया सार्द्धं क्षणादन्तर्हितोऽभवत् ॥ ५९ ॥ उत्पाताञ्चाभवन् देव वयं भीताञ्च शंकरः। कोऽयं सभार्यः पुरुषो देवदारुवनं गतः ॥ ६० ॥ भवन्तमेव शरणं प्रपन्ना वयमीश्वर । कारुण्येन त्वमस्माकं ब्रूहि सर्वज्ञ शाश्यत ॥ ६१ ॥ एवं विज्ञापितो ब्रह्मा ध्यात्वा मां त्रिपुरान्तकम् । स्तुत्वा पुनर्बुध्वा मुनिभ्यः पर्यभाषत ॥ ६२ ॥ स्तोत्रैः

<sup>(48. -</sup>b) दे $_3$  °प्रभ (→°प्रभम्). -d) दे $_2$  स्तोत्रै, दे $_3$  स्तोत्रौ (→स्तोत्रै:).

<sup>(44. -</sup>b) दे $_3$  °पंगव (→°पुंगव).

<sup>49.</sup> -a)  $\dot{c}_3$  सौदर्याद् ( $\rightarrow$ सौन्दर्याद्). -d)  $\dot{c}_1$  शापा ( $\rightarrow$ शापा:).

५८ -a) दे $_2$  आभिचारः ( $\rightarrow$ अभिचारः).

<sup>48. -</sup>b) दे<sub>1</sub> भूवीश्वरः (→सुरेश्वर).

<sup>(-</sup>c) दे<sub>2</sub> तमरस्माकं, दे<sub>3</sub> मतमास्माकं (→त्वमस्माकं).

अहो महेरवरः साक्षात् सर्वलोकैकनायकः। विष्णना सह संप्राप्तो देवदारुवनं बुधाः ॥ ६३ ॥ भाग्यहीना भवन्तो हि दृष्ट्वाऽपि परिमोहिताः । भवद्भिः किं कृतं कर्म भवद्भिः किं कृतं वृथा ॥ ६४ ॥ जन्मान्तरसहस्रेषु कृतपुण्यफलं द्विजाः । अमुं विसुज्य मां प्राप्ताः वृथाहो मोहवैभवम् ॥ ६५ ॥ विलीयते । यस्माञ्जातं जगत्सर्वं यस्मित्रेव तमागतं शिवं दृष्ट्वा कथं मूर्खेरुपेक्षितम् ॥ ६६ ॥ वातादयो भयादु यस्य स्वकार्येषु निरन्तरम् । प्रवर्तन्ते स ईशानो हा भवद्भिरुपेक्षितः ॥ ६७ ॥ यमासाद्य निवर्तन्ते विकल्पा मोहसंभवाः । तस्यापचारो मोहेन हा भवद्भिः कृतो द्विजाः ॥ ६८ ॥ कामक्रोधमहामोहविषवेगस्य भेषजम् । आगतो वेदकान्तारादु हा भवद्भिरुपेक्षितः ॥ ६९ ॥ ध्यायन्ति योगिनो नित्यं हृदये यं जितेन्द्रियाः। तमागतं समासाद्य हा भवद्भिरुपेक्षितम् ॥ ७० ॥ यत्प्रसादेन देवाना मैश्चर्यमचलं भवेत । तमासाद्य महादेवं हा भवद्भिरुपेक्षितम् ॥ ७१ ॥

ξ8. c9. c

<sup>= (-</sup>a) दे $_3$  °सहस्रेषु ( $\rightarrow$ °सहस्रेषु). = (-c) दे $_1$  प्राप्ता ( $\rightarrow$ प्राप्ताः). = (-d) दे $_1$  वृथाहा ( $\rightarrow$ वृथाहो); दे $_3$  °वैभव ( $\rightarrow$ °वैभवं).

 $<sup>\</sup>xi\xi$ . -a) दे $_3$  सर्व ( $\rightarrow$ °सर्वं). -d) दे $_1$  उपेक्षितः ( $\rightarrow$ उपेक्षितं).

६७. -d) दे₃ हा भाविद्ध रुपिक्षतः.

 $<sup>\{</sup>ac. -a\}$  दे $_3$  निवर्तं \*  $(\rightarrow$ निवर्तन्ते). -d) दे $_1$  भवद्भिश्च  $(\rightarrow$ हा भवद्भिः).

ह९. -a) दे<sub>2</sub> माका ( $\rightarrow$ काम); दे<sub>3</sub> लोभ ( $\rightarrow$ मोह).

७९. -b) दे3 ऐश्वैर्यं (→ऐश्वर्यं).

यस्तु सर्वजगत्साक्षी नित्यानन्दो निरञ्जनः । तमागतं स्वयं मूर्खेर्हा भवद्भिक्षेक्षितम् ॥ ७२ ॥ एष ब्रह्मेष देवेन्द्र एष एव प्रजापतिः। एष धाता विधाता च सर्वात्मा सर्ववर्जितः ॥ ७३ ॥ शिवरुद्रमहेशानः शंकरः ब्रह्मसंज्ञितः। अभिधानाभिधेयादिभावहीनो निरास्पदः ॥ ७४ ॥ प्रत्यङ्मात्रः सदा स्वस्य भासा सर्वावभासकः। सर्ववस्तुतया साक्षात् स्वयमेव विजृम्भितः ॥ ७५ ॥ पञ्चक्लेशिवनिर्मुक्तः श्रीमत्पञ्चाक्षराश्रयः । कृपया केवलं विप्र अमूर्त्ती मूर्तिमाश्रितः ॥ ७६ ॥ देवदारुवनं प्राप्तो विष्णुना विश्वयोनिना। तमेव मुक्तिदं बुद्ध्या व्रजध्वं शरणं बुधाः ॥ ७७ ॥ इतः पूर्वं कृतं कर्म भवद्भिरिखलं वृथा। लिङ्गार्चनं विना तेन मोहिता देवमायया ॥ ७८ ॥ तद्भवद्भिर्यथा द्रष्टं लिङ्गं भूमौ निपातितम् । तिल्लङ्गसदृशं लिङ्गं कृत्वा श्रद्धापुरस्सरम् ॥ ७९ ॥ पञ्चाक्षरेण मन्त्रेण प्रणवेन सहादरात । पूजयध्यं सपत्नीकाः स्वपुत्रैरखिलैः सह॥ ८०॥

७२. -d) दे $_2$  °रपेक्षितं ( $\rightarrow$ °रुपेक्षितम्).

<sup>93.</sup> -a) दे $_{2.3}$  ब्रह्मर्षि ( $\rightarrow$ ब्रह्मैष). -d) दे $_{2.3}$  °विद्विजाः ( $\rightarrow$ °वर्जितः).

७४. -a) दे<sub>1</sub> महेशान ( $\rightarrow$ महेशानः). -b) दे<sub>1</sub> शंकर ( $\rightarrow$ शंकरः).

o4. -b) दे<sub>2</sub> \* \* \* \* भासकः

<sup>-</sup>a) दे $_2$ °क्लश ( $\rightarrow$ °क्लेश). -c) दे $_{2,3}$  विप्रा ( $\rightarrow$ विप्र). -d) दे $_1$  अमूर्ता ( $\rightarrow$ अमूर्ता).

७७. -a) दे<sub>3</sub> प्रीक्तो (→प्राप्तो).

oz. -d) दे<sub>3</sub> मो \* ता (→मोहिता).

७९. -a) दे $_3$  जगद्भव $^\circ$  ( $\rightarrow$ तद्भव $^\circ$ ). -b) दे $_3$  लिंग.( $\rightarrow$ लिङ्गं).

श्रीकालहस्तिशैलाख्ये स्थाने सर्वार्थसाधके । माघमासे मघर्के तु पर्वयुक्ते द्विजोत्तमाः ॥ ८१ ॥ सुवर्णमुखरी पुण्या नदी यत्र स्थिता सदा। यस्यां गङ्गा मघर्के तु स्नात्वा मुक्ताः स्वपातकैः ॥ ८२ ॥ यस्यां गोदावरी स्नात्वा विमुक्ता पापपञ्जरात्। यस्यामन्यानि तीर्थानि स्नात्वा मुक्तानि पाप्मभिः ॥ ८३ ॥ तस्यां स्नात्वा मुनिश्रेष्टा जितक्रोधा जितेन्द्रियाः । संसारनाशनम् ॥ ८४ ॥ श्रीकालहस्तिशैलेशं शीघ्रं द्रष्ट्वा प्रदक्षिणं कृत्वा प्रणम्य भुवि दण्डवत् । यथाशक्ति धनं दत्त्वा श्रद्धया शिवयोगिने ॥ ८५ ॥ ब्राह्मणेभ्योऽथवान्येभ्यो दिनमेकमुपोषितः । पुनः स्वमाश्रमं गत्वा पूजयध्वं महेश्वरम् ॥ ८६ ॥ सर्वफलप्रदः । साम्बः देवदेवो महादेवः आगमिष्यति तं पूज्य प्रसादात् तस्य सुव्रताः ॥ ८७ ॥ ऐक्वरं परमं ज्ञानं लब्ध्वा वेदान्तवाक्यजम् । छित्या मायां महानन्दं भजध्वं मोक्षसंज्ञितम् ॥ ८८ ॥ इत्युक्ता मुनयो ब्रह्मन् ब्रह्मणा परमेष्ठिना। प्रणम्य दण्डवद् भूमौ ब्राह्मणा गद्गदस्वराः ॥ ८९ ॥ स्तोत्रैः स्तुत्वा महाभक्त्या नमस्कृत्य पुनः पुनः । श्रीकालहस्तिशैलाख्यं स्थानं ते मुनयो गताः ॥ ९० ॥

<sup>(-</sup>d) दे। स्वपापतः ( $\rightarrow$ स्वपातकैः).

८३. -d) दे<sub>1</sub> पाप्मतः (→पाप्मभिः).

<sup>(-</sup>a) दे $_1$  °श्रेष्ठ  $(\rightarrow$  °श्रेष्ठा). -c) दे $_3$  °धनं दत्त्वा  $(\rightarrow$  °शैलेञां). -d) दे $_2$  शीघ्र  $(\rightarrow$ शीघ्रं); दे $_3$  श्रद्धया शिव योगिने.

८५. -d) दे<sub>2</sub> °योगिना ( $\rightarrow$ °योगिने).

<sup>(-</sup>d) दे<sub>2</sub> प्रसादा ( $\rightarrow$  प्रसादात्).

८८. -a) दे $_2$  ज्ञान  $(\rightarrow$  ज्ञानं). -c) दे $_3$  °नंद  $(\rightarrow$  °नन्दं). -d) दे $_2$  °संज्ञित  $(\rightarrow$  °संज्ञितम्).

८९. -a) दे $_1$  इत्युक्त्वा ( $\rightarrow$  इत्युक्ता); दे $_2$  ब्राह्मन् ( $\rightarrow$  ब्रह्मन्).

९०. -a) दे $_3$  स्तोत्रै ( $\rightarrow$  स्तोत्रैः).

#### THE BOARD OF TRUSTEES

OF

#### THE ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST

1. His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh, M.A., D.Litt. Fort, Ramnagar, Varanasi (*Chairman*).

Trustee nominated by the Govt. of India: -

2. Vacant.

Trustees nominated by the Govt. of Uttar Pradesh: -

- 3. Sri Krishna Chandra Pant, Ex. Minister, Govt. of India, 7, Tyagraj Marg, New Delhi.
- 4. Sri Lok Pati Tripathi, Ex. Minister, Govt. of Uttar Pradesh, Aurangabad, Varanasi.

Trustees nominated by His Highness, the Maharaja of Banaras:-

- 5. Dr. R.N. Dandekar, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.
- 6. Pt. Giridhari Lal Mehta, Varanasi; Managing Director; Jardine Handerson Ltd;; Scindia Steam Navigation Ltd.; Trustee: Vallabhram-Saligram Trust, Calcutta.
- 7. Padmabhushan Pt. Baladeva Upadhyaya, M.A. Sahityacharya, Vachaspati; Formerly Director, Sampurnanand Sanskrit University; Ravindrapuri, Varanasi.

Donation made to All-India Kashiraj Trust, Fort, Ramnagar, Varanasi, Will qualify for exemption under Sec. 80G of the Income Tax Act, 1961 in the hands of donors.

The 'Purāṇa', Bulletin has been started by the Purāṇa Department of the All-India Kashiraj Trust with the aim of organizing the manifold studies relating to the Purāṇas. It specially discusses the several aspects of text-reconstruction, of the interpretation of the vast cultural and historical material, and of the obscure esoteric symbolism of legends and myths in the Purāṇas.

The editors invite contributions from all those scholars who are interested in the culture of Purāṇa literature in which the religion and philosophy of the Vedas have found the fullest expression.

#### ANNOUNCEMENT OF FOUR NEW PROJECTS

The All-India Kashiraj Trust has resolved to introduce four new Projects for the advancement of Puranic learning. The Trust heartily requests all interested in Puranic study for cooperation.

- (1) Publication of monographs dealing with Puranic literature (i.e. works bearing the name of Purāṇa or Upapurāṇa) in all the regional languages of India. Each monograph should contain a detailed account of published works, of MSS. preserved in the libraries and the Private Collections and of works known through quotations.
  - (2) Publication of unpublished theses on important Puranic subjects.
- (3) Publication of a series of monographs (not less that 100 pages) on the lives of the great sages as described in Puranic literature.
- (4) Publication of Sanskrit Digests by traditional scholars on Puranic subjects. These digests may be published in the Bulletin also.